
151 

ITIHASA SEBAGAI MODEL PENDIDIKAN HOLISTIK:  
INTEGRASI FILSAFAT, AGAMA, DAN KEBUDAYAAN 

 
Ida Bagus Gede Subawa 

Institut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan 
Email: gdesubawa68@gmail.com 

 
 

ABSTRAK 
Pendidikan kontemporer menghadapi krisis mendasar berupa fragmentasi antara 

pengembangan intelektual, pembentukan karakter, dan internalisasi nilai spiritual serta 
kultural. Dominasi pendekatan teknokratis dalam pendidikan menyebabkan terpinggirkannya 
sumber-sumber kearifan tradisional yang sejatinya menawarkan model pendidikan yang lebih 
utuh dan bermakna. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis Itihasa sebagai model 
pendidikan holistik yang mengintegrasikan dimensi filsafat, agama, dan kebudayaan, serta 
menegaskan relevansinya bagi pengembangan paradigma pendidikan masa kini. Penelitian 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan, dipadukan dengan 
analisis filosofis dan hermeneutik terhadap teks-teks Itihasa serta literatur pendukung di 
bidang filsafat pendidikan, pendidikan agama, dan kajian kebudayaan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Itihasa merepresentasikan sistem pendidikan holistik yang utuh, di mana 
dimensi filsafat berperan dalam pembentukan nalar kritis, etika, dan kebijaksanaan; dimensi 
agama berfungsi sebagai fondasi pendidikan spiritual dan pembentukan karakter; serta 
dimensi kebudayaan menjadi medium transmisi nilai dan identitas sosial. Integrasi ketiga 
dimensi tersebut menjadikan Itihasa sebagai paradigma pendidikan transdisipliner yang 
mampu menjawab krisis karakter, fragmentasi kurikulum, dan krisis makna dalam pendidikan 
kontemporer. Implikasi penelitian ini menegaskan pentingnya revitalisasi Itihasa sebagai 
sumber pedagogi reflektif dan kontekstual, baik dalam pengembangan kurikulum, pendidikan 
karakter, maupun pendidikan agama yang substantif dan inklusif. 
Kata kunci: Itihasa, pendidikan holistik, filsafat pendidikan, pendidikan agama, 
kebudayaan. 
 

ABSTRACT 
Contemporary education faces a fundamental crisis marked by the fragmentation of 

intellectual development, character formation, and the internalization of spiritual and cultural 
values. The dominance of technocratic and instrumental approaches has marginalized 
traditional sources of wisdom that inherently offer more holistic and meaningful educational 
models. This study aims to analyze Itihasa as a holistic educational model that integrates 
philosophy, religion, and culture, and to examine its relevance for the development of 
contemporary educational paradigms. The research employs a qualitative approach using 
library research, combined with philosophical and hermeneutic analysis of Itihasa texts and 
relevant literature in philosophy of education, religious education, and cultural studies. The 
findings indicate that Itihasa represents an integrated and holistic educational system. The 
philosophical dimension contributes to the formation of critical reasoning, ethics, and wisdom; 
the religious dimension serves as the foundation for spiritual education and character 
development; and the cultural dimension functions as a medium for the transmission of values 
and social identity. The integration of these dimensions positions Itihasa as a transdisciplinary 
educational paradigm capable of addressing character degradation, curricular fragmentation, 
and the crisis of meaning in contemporary education. The study highlights the importance of 
revitalizing Itihasa as a reflective and contextual pedagogical resource for curriculum 
development, character education, and substantive, inclusive religious education. 
Keywords: Itihasa, holistic education, philosophy of education, religious education, 
culture. 
 
 

Widyalaya: Jurnal Ilmu Pendidikan                 ISSN 2746-8682 
Volume 6 No. 2 Tahun 2025  

 

mailto:gdesubawa68@gmail.com


152 

PENDAHULUAN 
Pendidikan pada abad ke-21 menghadapi tantangan yang semakin kompleks seiring 

dengan perubahan sosial, kemajuan teknologi, dan krisis nilai yang melanda berbagai aspek 
kehidupan manusia. Orientasi pendidikan modern yang cenderung menekankan capaian 
kognitif, keterampilan teknis, dan efisiensi instrumental sering kali mengabaikan dimensi etik, 
spiritual, dan kultural peserta didik. Akibatnya, pendidikan tidak sepenuhnya mampu 
membentuk manusia secara utuh, melainkan menghasilkan individu yang cakap secara 
intelektual namun rapuh dalam karakter, identitas, dan tanggung jawab moral (Nussbaum, 
2010; Biesta, 2015). Kondisi ini memunculkan kesadaran baru akan pentingnya pendidikan 
holistik, yakni pendidikan yang mengintegrasikan pengembangan intelektual, moral, spiritual, 
sosial, dan budaya secara seimbang. 

Dalam konteks tradisi Hindu dan kebudayaan Nusantara, gagasan pendidikan holistik 
sejatinya bukanlah konsep baru. Berbagai teks klasik telah lama meletakkan dasar pendidikan 
yang menyatukan dimensi filsafat, agama, dan kebudayaan sebagai satu kesatuan yang tak 
terpisahkan. Salah satu sumber utama dalam tradisi Hindu adalah Itihasa, yang mencakup 
kisah-kisah besar seperti Ramayana dan Mahabharata. Itihasa tidak hanya berfungsi sebagai 
narasi religius atau karya sastra epik, tetapi juga sebagai medium pendidikan nilai, 
pembentukan karakter, dan transmisi kebijaksanaan hidup lintas generasi (Radhakrishnan, 
1951; Klostermaier, 2007). 

Secara etimologis, Itihasa berarti “demikianlah sesungguhnya terjadi”, yang 
menunjukkan klaim historis sekaligus normatif dari kisah-kisah yang disampaikan. Dalam 
tradisi Hindu, Itihasa dipahami sebagai teks yang menjembatani ajaran filsafat abstrak dalam 
Weda dan Upanisad dengan realitas kehidupan konkret manusia (R 's ayana, 2009). Melalui 
tokoh, konflik, dan peristiwa yang dihadirkan, Itihasa mengajarkan konsep-konsep 
fundamental seperti dharma, karma, bhakti, pengendalian diri, kepemimpinan etis, serta relasi 
harmonis antara manusia, alam, dan Tuhan. Dengan demikian, Itihasa berfungsi sebagai 
sarana pedagogis yang efektif karena mampu menyampaikan ajaran kompleks melalui bentuk 
naratif yang mudah dipahami dan diinternalisasi. 

Namun demikian, dalam praktik pendidikan formal maupun kajian akademik 
kontemporer, Itihasa sering kali direduksi maknanya. Ia lebih banyak diposisikan sebagai teks 
keagamaan normatif atau bahan pembelajaran sastra dan tradisi ritual semata. Pendekatan 
seperti ini cenderung parsial dan belum sepenuhnya menggali potensi Itihasa sebagai model 
pendidikan holistik yang integratif. Padahal, berbagai studi menunjukkan bahwa pembelajaran 
berbasis narasi dan nilai kultural memiliki daya transformasi yang kuat dalam membentuk 
karakter dan kesadaran etis peserta didik (Bruner, 1996; Lickona, 2012). 

Permasalahan utama yang muncul adalah belum adanya kerangka konseptual yang 
secara sistematis menempatkan Itihasa sebagai model pendidikan holistik yang 
mengintegrasikan dimensi filsafat, agama, dan kebudayaan. Kajian-kajian terdahulu 
cenderung memisahkan ketiga dimensi tersebut. Penelitian filsafat menekankan Itihasa 
sebagai sumber etika dan refleksi moral (Radhakrishnan, 1951), kajian agama menyoroti 
aspek teologis dan spiritualitasnya (Flood, 1996), sementara studi kebudayaan lebih fokus 
pada fungsi Itihasa sebagai pembentuk identitas sosial dan tradisi lokal (Geertz, 1973). 
Keterpisahan perspektif ini menyebabkan pemahaman terhadap Itihasa menjadi fragmentaris 
dan kurang berdaya guna dalam merespons tantangan pendidikan kontemporer. 

Di sisi lain, wacana pendidikan holistik modern—yang berkembang dalam tradisi 
pendidikan progresif dan humanistik—sering kali mengabaikan sumber-sumber kearifan lokal 
dan teks klasik keagamaan. Pendidikan holistik dipahami sebagai pendekatan 
psikopedagogis semata, tanpa dialog yang memadai dengan tradisi religius dan kebudayaan 
yang telah lama mengembangkan model pendidikan integratif (Miller, 2007). Hal ini 
menciptakan kesenjangan epistemologis antara pendidikan modern dan warisan intelektual-
spiritual tradisional. 

Berdasarkan kondisi tersebut, penelitian ini dirancang dengan tujuan utama untuk 
menganalisis dan merumuskan Itihasa sebagai model pendidikan holistik yang 
mengintegrasikan filsafat, agama, dan kebudayaan. Secara khusus, penelitian ini bertujuan 
untuk: (1) mengidentifikasi nilai-nilai filosofis dalam Itihasa yang berkaitan dengan 



153 

kebijaksanaan hidup, etika, dan pembentukan nalar kritis; (2) mengkaji dimensi religius-
spiritual Itihasa sebagai fondasi pendidikan karakter dan pengembangan kesadaran 
transendental; serta (3) menjelaskan peran Itihasa sebagai medium transmisi kebudayaan 
dan pembentukan identitas sosial. Dengan tujuan tersebut, penelitian ini diharapkan mampu 
menawarkan kerangka konseptual pendidikan yang utuh, kontekstual, dan relevan dengan 
kebutuhan zaman. 

Analisis kesenjangan (gap analysis) menunjukkan bahwa meskipun terdapat banyak 
penelitian mengenai Itihasa, sebagian besar masih bergerak dalam koridor disipliner yang 
sempit. Studi sastra menitikberatkan pada struktur naratif dan simbolisme (Hiltebeitel, 2001), 
kajian teologi fokus pada ajaran bhakti dan kosmologi (Flood, 1996), sementara penelitian 
pendidikan yang memanfaatkan Itihasa masih bersifat aplikatif-praktis tanpa landasan filosofis 
yang kuat. Hingga saat ini, masih terbatas kajian yang secara eksplisit mengonstruksi Itihasa 
sebagai model pendidikan holistik dengan pendekatan integratif lintas disiplin. 

Kesenjangan lain yang teridentifikasi adalah minimnya upaya untuk mengaitkan Itihasa 
dengan krisis pendidikan kontemporer, seperti degradasi moral, krisis identitas budaya, dan 
keterputusan antara pendidikan formal dan realitas sosial-budaya peserta didik. Padahal, 
pendidikan berbasis narasi epik dan nilai budaya memiliki potensi besar untuk membangun 
pembelajaran yang bermakna, reflektif, dan transformatif (Dewey, 1938; Freire, 1970). 
Dengan demikian, diperlukan kajian yang tidak hanya bersifat deskriptif, tetapi juga 
konseptual dan kritis dalam menempatkan Itihasa sebagai paradigma pendidikan alternatif. 

Berdasarkan analisis tersebut, novelty penelitian ini terletak pada upaya merekonstruksi 
Itihasa sebagai model pendidikan holistik yang utuh dan integratif. Penelitian ini tidak sekadar 
membaca Itihasa sebagai teks normatif atau simbolik, melainkan sebagai sistem pendidikan 
yang menggabungkan dimensi filsafat (pembentukan kebijaksanaan dan nalar etis), agama 
(internalisasi nilai spiritual dan dharma), serta kebudayaan (penguatan identitas dan praksis 
sosial). Pendekatan integratif ini menjadi kontribusi baru dalam kajian filsafat pendidikan dan 
pendidikan agama Hindu. 

Justifikasi penelitian ini bersifat teoretis dan praktis. Secara teoretis, penelitian ini 
memperkaya diskursus pendidikan holistik dengan menghadirkan perspektif berbasis tradisi 
Hindu dan kearifan lokal, yang selama ini kurang mendapat perhatian dalam wacana 
pendidikan global. Secara praktis, temuan penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi 
pengembangan kurikulum, metode pembelajaran, dan pendidikan karakter yang lebih 
kontekstual dan berakar pada budaya. Dalam konteks masyarakat multikultural dan plural 
seperti Indonesia, pendekatan pendidikan berbasis Itihasa juga memiliki relevansi strategis 
dalam memperkuat nilai toleransi, tanggung jawab sosial, dan harmoni kehidupan. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Itihasa bukan sekadar warisan 
masa lalu, melainkan sumber pedagogi yang hidup dan relevan bagi masa kini. Untuk 
mengkaji secara mendalam konstruksi Itihasa sebagai model pendidikan holistik, penelitian 
ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan analisis teks dan kajian filosofis, yang akan 
dijelaskan secara rinci pada bagian metode penelitian. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kepustakaan 
(library research) yang dipadukan dengan analisis filosofis dan hermeneutik. Pendekatan 
kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan memahami makna, nilai, dan struktur 
konseptual yang terkandung dalam teks Itihasa sebagai sumber pendidikan holistik, bukan 
untuk mengukur fenomena secara kuantitatif (Creswell, 2014). Sumber data utama dalam 
penelitian ini adalah teks-teks Itihasa, khususnya Ramayana dan Mahabharata, baik dalam 
versi terjemahan maupun kajian akademik yang relevan. Selain itu, data pendukung diperoleh 
dari literatur sekunder berupa buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang membahas filsafat 
pendidikan, pendidikan holistik, pendidikan agama Hindu, serta studi kebudayaan 
(Radhakrishnan, 1951; Flood, 1996; Miller, 2007). 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan langkah-
langkah: inventarisasi sumber, pembacaan kritis, klasifikasi tema, dan penafsiran makna. 
Analisis data dilakukan secara deskriptif-interpretatif dengan memadukan analisis tematik dan 



154 

hermeneutik filosofis untuk mengungkap nilai-nilai filsafat, agama, dan kebudayaan yang 
terintegrasi dalam Itihasa (Gadamer, 2004). Proses analisis dilakukan secara berulang 
(iteratif) untuk memastikan kedalaman pemahaman dan konsistensi interpretasi. Validitas 
data dijaga melalui triangulasi sumber dan dialog kritis dengan teori pendidikan holistik serta 
kajian pendidikan kontemporer (Dewey, 1938; Freire, 1970). Melalui metode ini, penelitian 
diharapkan mampu menghasilkan konstruksi konseptual Itihasa sebagai model pendidikan 
holistik yang koheren, kontekstual, dan relevan bagi pengembangan pendidikan masa kini. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
1. Konsep Itihasa sebagai Sistem Pendidikan Holistik 

Dalam tradisi Hindu, Itihasa menempati posisi yang sangat penting sebagai sumber 
pengetahuan, nilai, dan pembentukan karakter manusia. Itihasa tidak sekadar dipahami 
sebagai kisah masa lampau atau karya sastra epik, melainkan sebagai wahana pendidikan 
yang hidup, dinamis, dan kontekstual. Melalui narasi yang sarat makna, Itihasa menyajikan 
ajaran tentang hakikat kehidupan, relasi manusia dengan Tuhan, sesama, dan alam, serta 
konsekuensi moral dari setiap tindakan. Oleh karena itu, Itihasa dapat dipandang sebagai 
sebuah sistem pendidikan holistik yang menyatukan dimensi intelektual, etis, spiritual, dan 
kultural dalam satu kerangka yang utuh. 

Konsep pendidikan holistik menekankan pengembangan manusia secara menyeluruh 
(whole person education), tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi juga afektif, moral, 
sosial, dan spiritual (Miller, 2007). Pendidikan semacam ini memandang peserta didik sebagai 
subjek yang memiliki potensi multidimensional dan hidup dalam jaringan relasi sosial serta 
budaya tertentu. Dalam konteks ini, Itihasa memiliki kesesuaian konseptual yang kuat dengan 
paradigma pendidikan holistik karena sejak awal ia dirancang sebagai sarana transmisi nilai 
dan kebijaksanaan hidup, bukan sebagai teks dogmatis atau instruksional yang kaku. Narasi 
Itihasa memungkinkan proses pembelajaran berlangsung secara reflektif, dialogis, dan 
transformatif. 

Sebagai sistem pendidikan, Itihasa memiliki struktur pedagogis yang khas. Struktur ini 
tampak dalam penyajian tokoh, konflik, dilema moral, dan resolusi yang mencerminkan 
kompleksitas kehidupan manusia. Tokoh-tokoh dalam Itihasa tidak digambarkan sebagai figur 
sempurna tanpa cela, melainkan sebagai manusia yang bergulat dengan pilihan, godaan, dan 
konsekuensi moral. Pendekatan naratif semacam ini memungkinkan pembaca atau peserta 
didik untuk belajar melalui identifikasi, refleksi, dan penalaran moral, bukan melalui 
indoktrinasi nilai secara langsung. Bruner (1996) menegaskan bahwa pembelajaran berbasis 
narasi memiliki kekuatan besar dalam membentuk makna karena manusia secara kodrati 
memahami dunia melalui cerita. 

Dalam perspektif pendidikan holistik, pembelajaran tidak hanya bertujuan mentransfer 
pengetahuan, tetapi juga membentuk kesadaran, sikap, dan kebijaksanaan. Itihasa 
menjalankan fungsi tersebut dengan menyatukan ajaran filsafat dan etika ke dalam kisah yang 
konkret dan kontekstual. Konsep-konsep abstrak seperti dharma, karma, keadilan, 
pengorbanan, dan kepemimpinan etis dihadirkan dalam bentuk pengalaman hidup tokoh-
tokohnya. Dengan demikian, Itihasa berfungsi sebagai “laboratorium kehidupan” yang 
memungkinkan peserta didik belajar dari pengalaman simbolik tanpa harus mengalami 
konsekuensi nyata secara langsung. 

Selain itu, Itihasa juga mengintegrasikan dimensi afektif dan spiritual dalam proses 
pendidikan. Nilai-nilai yang diajarkan tidak hanya dipahami secara rasional, tetapi juga 
dihayati secara emosional dan spiritual. Ajaran tentang bhakti, kesetiaan, pengendalian diri, 
dan ketulusan diwujudkan melalui tindakan nyata tokoh-tokohnya, sehingga nilai tersebut 
tidak berhenti pada tataran kognitif, melainkan terinternalisasi dalam kesadaran pembelajar. 
Dalam kerangka pendidikan holistik, integrasi antara rasio, emosi, dan spiritualitas ini 
merupakan prasyarat penting bagi pembentukan karakter yang utuh (Lickona, 2012). 

Itihasa juga mengandung dimensi sosial dan kultural yang kuat. Kisah-kisah di 
dalamnya merepresentasikan struktur sosial, relasi kekuasaan, nilai komunitas, serta 
dinamika kehidupan bersama. Pendidikan melalui Itihasa tidak hanya membentuk individu 
secara personal, tetapi juga menanamkan kesadaran sosial dan tanggung jawab kolektif. Hal 



155 

ini sejalan dengan pandangan Dewey (1938) yang menekankan bahwa pendidikan sejatinya 
merupakan proses sosial dan kultural, bukan sekadar aktivitas individual. Dengan demikian, 
Itihasa dapat dipahami sebagai sarana pendidikan yang menyiapkan manusia untuk hidup 
secara bermakna dalam masyarakat. 

Dari sudut pandang pedagogi, Itihasa menawarkan model pembelajaran yang 
kontekstual dan transformatif. Pembelajaran tidak berlangsung dalam ruang hampa, 
melainkan berakar pada pengalaman hidup, tradisi, dan nilai budaya masyarakat. Dalam 
konteks masyarakat Hindu Nusantara, Itihasa telah lama berfungsi sebagai media pendidikan 
informal melalui tradisi tutur, pertunjukan seni, ritual keagamaan, dan praktik sosial. Fungsi 
edukatif ini menunjukkan bahwa Itihasa memiliki fleksibilitas dan daya adaptasi yang tinggi, 
sehingga relevan untuk dikontekstualisasikan dalam pendidikan formal maupun nonformal 
masa kini. 

Sebagai sistem pendidikan holistik, Itihasa juga melampaui dikotomi antara pendidikan 
agama dan pendidikan umum. Ia tidak memisahkan antara pengetahuan duniawi dan spiritual, 
antara rasionalitas dan iman, atau antara individu dan masyarakat. Integrasi ini mencerminkan 
pandangan dunia Hindu yang melihat kehidupan sebagai kesatuan yang saling terhubung. 
Dalam konteks pendidikan modern yang sering kali terfragmentasi oleh spesialisasi disipliner, 
pendekatan integratif Itihasa menawarkan alternatif paradigma yang lebih utuh dan 
manusiawi. 

Namun demikian, untuk menempatkan Itihasa sebagai sistem pendidikan holistik dalam 
konteks kontemporer, diperlukan pembacaan kritis dan reflektif. Itihasa tidak dapat diterapkan 
secara literal tanpa mempertimbangkan perubahan konteks sosial, budaya, dan pedagogis. 
Oleh karena itu, penting untuk menafsirkan nilai-nilai universal yang terkandung di dalamnya 
dan mengadaptasikannya secara kreatif dalam praktik pendidikan modern. Pendekatan 
hermeneutik memungkinkan nilai-nilai tersebut dipahami secara kontekstual tanpa kehilangan 
esensi filosofis dan spiritualnya (Gadamer, 2004). 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa Itihasa memiliki karakteristik 
sebagai sistem pendidikan holistik yang mencakup dimensi kognitif, afektif, spiritual, sosial, 
dan kultural secara terpadu. Melalui narasi yang reflektif dan sarat makna, Itihasa membentuk 
manusia tidak hanya sebagai individu yang cerdas, tetapi juga bijaksana, berkarakter, dan 
berakar pada nilai budaya. Pemahaman ini menjadi landasan konseptual bagi pembahasan 
subbagian selanjutnya, yang akan menguraikan secara lebih spesifik dimensi filsafat, agama, 
dan kebudayaan dalam Itihasa sebagai model pendidikan holistik. 
 
2. Dimensi Filsafat dalam Itihasa: Pembentukan Nalar, Etika, dan Kebijaksanaan 

Salah satu kekuatan utama Itihasa sebagai sistem pendidikan holistik terletak pada 
kandungan filosofisnya yang mendalam dan kontekstual. Itihasa tidak menyajikan filsafat 
dalam bentuk abstraksi konseptual yang terpisah dari realitas, melainkan mengartikulasikan 
pemikiran filosofis melalui narasi kehidupan, dialog batin, konflik etis, dan pilihan eksistensial 
para tokohnya. Dengan cara ini, Itihasa berfungsi sebagai wahana pendidikan filsafat yang 
membumi, reflektif, dan transformatif, yang mampu membentuk nalar kritis, kesadaran etis, 
serta kebijaksanaan hidup peserta didik. 

Dalam tradisi filsafat Hindu, tujuan utama pengetahuan bukan sekadar akumulasi 
informasi, melainkan pencapaian kebijaksanaan (prajñā atau jñāna) yang menuntun manusia 
pada kehidupan yang selaras dengan dharma. Itihasa secara konsisten menginternalisasikan 
tujuan ini melalui kisah-kisah yang menempatkan tokoh dalam situasi dilematis, di mana tidak 
ada pilihan yang sepenuhnya bebas dari konsekuensi. Dilema-dilema tersebut menuntut 
proses penalaran moral, pertimbangan nilai, dan refleksi mendalam atas makna tindakan. 
Dengan demikian, Itihasa menjadi ruang pedagogis untuk melatih nalar filosofis secara 
kontekstual, bukan spekulatif semata. 

Konsep dharma merupakan pusat filsafat etika dalam Itihasa. Dharma tidak dipahami 
sebagai aturan normatif yang kaku, melainkan sebagai prinsip moral yang dinamis dan 
kontekstual, yang harus ditafsirkan sesuai dengan situasi, peran sosial, dan tanggung jawab 
individu. Dalam kisah Mahabharata, misalnya, dharma sering kali tampil dalam bentuk konflik 
antar-dharma, di mana tokoh dihadapkan pada pilihan antara kewajiban yang sama-sama sah 



156 

secara moral. Situasi ini mengajarkan bahwa etika tidak selalu bersifat hitam-putih, melainkan 
menuntut kebijaksanaan dalam menimbang nilai, konsekuensi, dan niat tindakan 
(Radhakrishnan, 1951). 

Dari sudut pandang pendidikan filsafat, pendekatan semacam ini sangat signifikan. 
Peserta didik tidak diarahkan untuk menghafal definisi etika, tetapi diajak untuk berpikir, 
menimbang, dan merefleksikan persoalan moral secara kritis. Proses ini sejalan dengan 
tujuan pendidikan filsafat yang menekankan pengembangan kemampuan bernalar, 
mempertanyakan asumsi, dan mengambil keputusan secara bertanggung jawab (Lipman, 
2003). Itihasa, melalui struktur naratifnya, menyediakan konteks konkret bagi latihan berpikir 
filosofis tersebut. 

Selain etika, Itihasa juga memuat refleksi ontologis dan eksistensial tentang hakikat 
manusia dan kehidupan. Tokoh-tokoh dalam Itihasa sering kali bergulat dengan pertanyaan 
mendasar tentang makna hidup, penderitaan, keadilan, dan tujuan akhir keberadaan 
manusia. Pergulatan ini tidak disajikan sebagai diskursus teoritis, tetapi sebagai pengalaman 
hidup yang dialami secara nyata oleh tokoh-tokohnya. Dengan demikian, Itihasa berfungsi 
sebagai sarana pendidikan filsafat eksistensial, yang mengajak pembaca untuk merefleksikan 
keberadaannya sendiri dalam relasi dengan dunia, sesama, dan Tuhan. 

Dimensi kebijaksanaan (wisdom) dalam Itihasa juga tercermin dalam penekanan pada 
konsekuensi tindakan (karma phala). Setiap tindakan dipahami memiliki dampak moral yang 
tidak hanya bersifat individual, tetapi juga sosial dan kosmis. Pendidikan filsafat dalam Itihasa 
tidak berhenti pada penalaran rasional, tetapi menuntut kesadaran akan keterhubungan 
antara pikiran, tindakan, dan akibatnya. Kesadaran ini merupakan fondasi penting bagi 
pendidikan etika yang berorientasi pada tanggung jawab dan keberlanjutan kehidupan 
(Narvaez & Lapsley, 2009). 

Dalam konteks pendidikan holistik, pembentukan nalar filosofis tidak dapat dipisahkan 
dari pembentukan karakter dan kebijaksanaan hidup. Itihasa menampilkan figur-figur 
bijaksana yang tidak selalu ditentukan oleh kecerdasan intelektual semata, tetapi oleh 
kemampuan mengendalikan diri, memahami batasan diri, dan bertindak demi kebaikan yang 
lebih luas. Kebijaksanaan dalam Itihasa bersifat praksis, lahir dari pengalaman, refleksi, dan 
kesadaran moral yang mendalam. Pendidikan semacam ini melampaui paradigma pendidikan 
modern yang sering kali mengukur keberhasilan belajar melalui capaian kognitif semata. 

Lebih jauh, dimensi filsafat dalam Itihasa juga berperan dalam membangun kesadaran 
kritis terhadap kekuasaan, kepemimpinan, dan keadilan sosial. Kisah-kisah tentang raja, 
pemimpin, dan ksatria tidak hanya mengagungkan kekuasaan, tetapi juga mengkritisinya 
melalui konsekuensi moral dari penyalahgunaan wewenang. Dengan demikian, Itihasa 
mengajarkan filsafat politik dan etika kepemimpinan secara implisit, yang relevan untuk 
membentuk warga negara yang kritis dan bertanggung jawab (Arendt, 1958). 

Dalam praktik pendidikan, nilai-nilai filosofis Itihasa dapat dikontekstualisasikan melalui 
pendekatan dialogis dan reflektif. Peserta didik dapat diajak untuk mendiskusikan dilema 
moral tokoh, membandingkannya dengan persoalan kehidupan nyata, serta merefleksikan 
sikap dan pilihan yang paling bijaksana. Pendekatan ini sejalan dengan pedagogi kritis yang 
menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran (Freire, 1970). 
Dengan demikian, Itihasa tidak hanya menjadi objek kajian, tetapi juga medium pembelajaran 
filsafat yang hidup. 

Namun demikian, penting untuk dicatat bahwa pemanfaatan Itihasa sebagai sarana 
pendidikan filsafat menuntut kehati-hatian metodologis. Interpretasi terhadap nilai-nilai 
filosofis dalam Itihasa harus dilakukan secara kritis dan kontekstual, agar tidak terjebak pada 
glorifikasi tokoh atau pembenaran tindakan yang problematis secara etis dalam konteks 
kekinian. Pendekatan hermeneutik filosofis memungkinkan penafsiran yang dialogis antara 
teks dan konteks, antara tradisi dan realitas kontemporer (Gadamer, 2004). 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa dimensi filsafat dalam Itihasa 
memainkan peran sentral dalam membentuk nalar kritis, kesadaran etis, dan kebijaksanaan 
hidup. Itihasa tidak hanya mengajarkan apa yang benar dan salah, tetapi juga bagaimana 
berpikir secara bijaksana dalam menghadapi kompleksitas kehidupan. Dimensi ini 
memperkuat posisi Itihasa sebagai model pendidikan holistik yang tidak hanya mencerdaskan 



157 

pikiran, tetapi juga mematangkan karakter dan kesadaran moral manusia. Subbagian 
selanjutnya akan mengkaji dimensi agama dalam Itihasa sebagai fondasi pendidikan spiritual 
dan pembentukan karakter. 
 
3. Dimensi Agama dalam Itihasa: Pendidikan Spiritual dan Pembentukan Karakter 

Dimensi agama merupakan fondasi penting dalam memahami Itihasa sebagai model 
pendidikan holistik. Dalam tradisi Hindu, agama tidak dipahami semata sebagai sistem ritual 
dan dogma, melainkan sebagai jalan hidup (way of life) yang menuntun manusia menuju 
keselarasan antara pikiran, tindakan, dan tujuan spiritual. Itihasa mengartikulasikan dimensi 
religius ini secara kontekstual melalui kisah-kisah yang menampilkan relasi manusia dengan 
Tuhan, hukum moral kosmis, serta proses pendewasaan spiritual yang dialami tokoh-
tokohnya. Dengan demikian, Itihasa berfungsi sebagai medium pendidikan spiritual yang 
efektif dan membumi. 

Pendidikan spiritual dalam Itihasa tidak disampaikan melalui ajaran normatif yang 
abstrak, melainkan melalui pengalaman eksistensial tokoh dalam menghadapi penderitaan, 
pengorbanan, dan ketidakpastian hidup. Kisah-kisah tersebut menggambarkan bahwa 
spiritualitas bukanlah pelarian dari dunia, tetapi keterlibatan penuh dalam kehidupan dengan 
kesadaran transendental. Perspektif ini sejalan dengan pandangan Hindu bahwa spiritualitas 
sejati terwujud dalam tindakan yang selaras dengan dharma dan dilandasi oleh kesadaran 
akan kehadiran Yang Ilahi dalam setiap aspek kehidupan (Flood, 1996). 

Salah satu aspek sentral pendidikan agama dalam Itihasa adalah internalisasi nilai 
dharma sebagai prinsip moral dan spiritual. Dharma tidak hanya berfungsi sebagai aturan 
etis, tetapi juga sebagai jalan spiritual yang mengarahkan manusia pada keteraturan kosmis. 
Dalam kisah Ramayana, dharma diwujudkan melalui keteladanan tokoh utama yang 
menjalani kehidupan penuh pengorbanan, kesetiaan, dan pengendalian diri demi menjaga 
keharmonisan moral dan kosmis. Nilai-nilai ini mengajarkan bahwa ketaatan pada dharma 
sering kali menuntut pengorbanan pribadi, namun justru di situlah terletak kedewasaan 
spiritual manusia. 

Pendidikan spiritual dalam Itihasa juga terwujud melalui pengajaran tentang bhakti atau 
pengabdian. Bhakti tidak hanya dimaknai sebagai ritual devosi, tetapi sebagai sikap batin 
yang dilandasi oleh cinta, ketulusan, dan penyerahan diri kepada kehendak Ilahi. Melalui 
kisah-kisah pengabdian tokoh terhadap Tuhan dan nilai kebenaran, Itihasa menanamkan 
kesadaran bahwa spiritualitas sejati bersumber dari ketulusan niat dan kemurnian hati, bukan 
semata-mata dari kepatuhan formal terhadap aturan keagamaan. Pendidikan bhakti 
semacam ini berperan penting dalam pembentukan karakter yang rendah hati, penuh empati, 
dan berorientasi pada kebaikan bersama. 

Selain bhakti, ajaran karma dan konsekuensi moral tindakan juga menjadi bagian 
integral dari pendidikan agama dalam Itihasa. Setiap tindakan dipahami memiliki dampak 
spiritual yang tidak terelakkan, baik bagi pelaku maupun lingkungan sekitarnya. Kesadaran 
akan hukum karma ini membentuk karakter yang bertanggung jawab dan reflektif, karena 
manusia diajak untuk menyadari bahwa kebebasan bertindak selalu disertai dengan tanggung 
jawab moral. Dalam konteks pendidikan, pemahaman ini mendorong peserta didik untuk 
menginternalisasi nilai etika sebagai kesadaran batin, bukan sebagai paksaan eksternal 
(Narvaez & Lapsley, 2009). 

Dimensi agama dalam Itihasa juga berperan dalam membangun kesadaran 
transendental, yakni kesadaran akan keterhubungan manusia dengan realitas yang lebih 
tinggi. Kisah-kisah tentang doa, tapa, dan pencarian makna hidup menunjukkan bahwa 
pendidikan spiritual bukan sekadar proses intelektual, tetapi perjalanan batin yang menuntut 
disiplin, refleksi, dan pengendalian diri. Proses ini sejalan dengan tujuan pendidikan agama 
yang menekankan pembentukan manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 
juga matang secara spiritual dan emosional. 

Dalam kerangka pendidikan holistik, pendidikan agama tidak dapat dipisahkan dari 
pembentukan karakter. Itihasa menampilkan tokoh-tokoh yang mengalami transformasi 
karakter melalui ujian spiritual dan moral. Transformasi ini menunjukkan bahwa karakter tidak 
dibentuk secara instan, melainkan melalui proses panjang yang melibatkan kesadaran diri, 



158 

pembelajaran dari kesalahan, dan komitmen pada nilai-nilai kebenaran. Pendidikan karakter 
berbasis Itihasa dengan demikian bersifat reflektif dan transformatif, bukan indoktrinatif. 

Lebih jauh, dimensi agama dalam Itihasa juga mengajarkan nilai toleransi dan 
penghormatan terhadap keberagaman jalan spiritual. Meskipun berakar pada tradisi Hindu, 
Itihasa menampilkan keragaman ekspresi religius dan cara manusia mendekatkan diri kepada 
Tuhan. Pesan ini relevan dalam konteks pendidikan multikultural, di mana pendidikan agama 
diharapkan mampu menumbuhkan sikap saling menghormati dan dialog antariman. Dengan 
demikian, Itihasa berkontribusi pada pembentukan karakter religius yang inklusif dan humanis 
(Nussbaum, 2010). 

Dalam praktik pendidikan kontemporer, dimensi agama Itihasa dapat diintegrasikan 
melalui pendekatan pedagogis yang dialogis dan reflektif. Guru tidak hanya menyampaikan 
ajaran normatif, tetapi mengajak peserta didik untuk merefleksikan pengalaman spiritual tokoh 
dan mengaitkannya dengan kehidupan nyata. Pendekatan ini sejalan dengan pedagogi 
reflektif yang menempatkan pengalaman dan kesadaran batin sebagai sumber utama 
pembelajaran (Dewey, 1938). Dengan demikian, pendidikan agama berbasis Itihasa dapat 
menjadi sarana pembentukan karakter yang autentik dan berkelanjutan. 

Namun demikian, integrasi dimensi agama Itihasa dalam pendidikan modern 
memerlukan kehati-hatian agar tidak terjebak pada formalisme atau eksklusivisme. 
Penafsiran nilai-nilai religius harus dilakukan secara kritis dan kontekstual, dengan 
menekankan aspek universal seperti kasih sayang, keadilan, dan tanggung jawab moral. 
Pendekatan hermeneutik memungkinkan dialog antara teks suci dan realitas kontemporer, 
sehingga pendidikan agama tetap relevan tanpa kehilangan kedalaman spiritualnya 
(Gadamer, 2004). 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa dimensi agama dalam Itihasa 
berperan sentral dalam pendidikan spiritual dan pembentukan karakter. Melalui integrasi 
ajaran dharma, bhakti, dan karma dalam narasi kehidupan, Itihasa membentuk manusia yang 
religius secara substantif, bukan sekadar formal. Dimensi ini melengkapi dimensi filsafat yang 
telah dibahas sebelumnya, sekaligus menjadi landasan bagi pembahasan subbagian 
selanjutnya mengenai dimensi kebudayaan dalam Itihasa sebagai sarana transmisi nilai dan 
identitas sosial. 
 
4. Dimensi Kebudayaan dalam Itihasa: Transmisi Nilai dan Identitas Sosial 

Selain memuat dimensi filsafat dan agama, Itihasa juga memiliki peran yang sangat 
signifikan dalam ranah kebudayaan. Itihasa tidak hanya merepresentasikan sistem 
kepercayaan dan pemikiran metafisik, tetapi juga berfungsi sebagai medium transmisi nilai-
nilai budaya, norma sosial, dan identitas kolektif suatu masyarakat. Dalam konteks ini, Itihasa 
dapat dipahami sebagai teks kultural yang hidup, yang membentuk cara pandang masyarakat 
terhadap diri mereka sendiri, relasi sosial, dan tatanan kehidupan bersama. 

Dalam perspektif antropologi budaya, kebudayaan mencakup sistem makna, simbol, 
dan praktik yang diwariskan dari generasi ke generasi (Geertz, 1973). Itihasa berperan 
sebagai salah satu wahana utama pewarisan tersebut. Kisah-kisah epik tidak hanya 
diceritakan sebagai narasi hiburan, tetapi diinternalisasi melalui tradisi tutur, pertunjukan seni, 
ritual keagamaan, dan praktik sosial sehari-hari. Melalui proses ini, nilai-nilai yang terkandung 
dalam Itihasa menjadi bagian dari kesadaran kolektif masyarakat dan membentuk identitas 
kultural yang relatif stabil namun tetap dinamis. 

Dimensi kebudayaan dalam Itihasa tampak jelas dalam penggambaran struktur sosial, 
peran gender, relasi kekuasaan, serta norma-norma hidup bermasyarakat. Tokoh-tokoh 
dalam Itihasa menjalani peran sosial tertentu—sebagai pemimpin, anggota keluarga, atau 
bagian dari komunitas—yang mencerminkan nilai-nilai budaya zamannya. Namun, nilai-nilai 
tersebut tidak disajikan secara statis, melainkan melalui konflik dan negosiasi sosial yang 
memungkinkan terjadinya refleksi kritis. Dengan demikian, Itihasa tidak hanya mereproduksi 
budaya, tetapi juga membuka ruang bagi transformasi nilai secara gradual. 

Dalam konteks pendidikan holistik, fungsi kebudayaan ini sangat penting karena 
pendidikan tidak pernah berlangsung dalam ruang hampa budaya. Peserta didik selalu berada 
dalam jaringan makna sosial dan simbolik yang memengaruhi cara mereka memahami dunia. 



159 

Pendidikan berbasis Itihasa memungkinkan peserta didik untuk belajar nilai-nilai sosial dan 
budaya melalui narasi yang dekat dengan pengalaman kolektif masyarakatnya. Pendekatan 
ini sejalan dengan pandangan bahwa pendidikan yang efektif harus berakar pada konteks 
budaya peserta didik agar pembelajaran menjadi bermakna dan relevan (Banks, 2008). 

Itihasa juga berfungsi sebagai sarana pembentukan identitas sosial dan moral. Identitas 
tidak hanya dibangun melalui afiliasi individu, tetapi melalui internalisasi nilai-nilai kolektif yang 
diwariskan melalui cerita, simbol, dan ritus budaya. Kisah-kisah kepahlawanan, pengorbanan, 
dan kesetiaan dalam Itihasa membentuk imajinasi moral masyarakat tentang apa artinya 
menjadi manusia yang baik, pemimpin yang adil, atau anggota komunitas yang bertanggung 
jawab. Dengan demikian, Itihasa berkontribusi pada pembentukan identitas yang tidak hanya 
bersifat individual, tetapi juga sosial dan komunal. 

Dalam masyarakat Hindu Nusantara, Itihasa mengalami proses lokalisasi dan 
kontekstualisasi yang memperkaya makna kebudayaannya. Nilai-nilai universal dalam Itihasa 
diterjemahkan ke dalam simbol, bahasa, dan praktik lokal, sehingga menjadi bagian dari 
kebudayaan setempat. Proses ini menunjukkan fleksibilitas Itihasa sebagai teks budaya yang 
mampu beradaptasi dengan berbagai konteks tanpa kehilangan esensi nilai dasarnya. Dari 
sudut pandang pendidikan, fleksibilitas ini memungkinkan Itihasa digunakan sebagai sumber 
pembelajaran yang kontekstual dan inklusif. 

Lebih jauh, dimensi kebudayaan Itihasa juga berperan dalam membangun kesadaran 
historis. Kisah-kisah epik tidak hanya mengajarkan nilai moral, tetapi juga menghubungkan 
generasi masa kini dengan masa lalu melalui narasi kolektif. Kesadaran historis ini penting 
dalam pendidikan karena membantu peserta didik memahami posisi dirinya dalam kontinuitas 
sejarah dan budaya. Pendidikan yang kehilangan dimensi historis dan kultural cenderung 
menghasilkan individu yang tercerabut dari akar identitasnya dan rentan terhadap krisis 
makna (Taylor, 1994). 

Dalam kerangka pendidikan multikultural, Itihasa juga memiliki potensi sebagai sarana 
dialog budaya. Meskipun berakar pada tradisi Hindu, nilai-nilai yang dikandungnya—seperti 
keadilan, kesetiaan, pengorbanan, dan tanggung jawab sosial—bersifat universal dan dapat 
dijadikan titik temu antarbudaya. Dengan pendekatan pedagogis yang tepat, Itihasa dapat 
digunakan untuk menumbuhkan sikap saling menghormati dan pemahaman lintas budaya, 
tanpa menghilangkan kekhasan identitas lokal. Hal ini relevan dalam konteks masyarakat 
plural, di mana pendidikan dituntut untuk memperkuat kohesi sosial tanpa menghomogenkan 
perbedaan (Parekh, 2006). 

Dimensi kebudayaan dalam Itihasa juga mengajarkan pentingnya keseimbangan antara 
individu dan komunitas. Tokoh-tokoh dalam Itihasa sering kali harus menempatkan 
kepentingan pribadi dalam kerangka kepentingan bersama. Nilai ini mengajarkan bahwa 
kebebasan individu tidak dapat dilepaskan dari tanggung jawab sosial. Dalam konteks 
pendidikan modern yang cenderung menekankan kompetisi dan pencapaian individual, pesan 
budaya Itihasa menawarkan koreksi normatif dengan menekankan solidaritas, kebersamaan, 
dan harmoni sosial. 

Dalam praktik pendidikan, pemanfaatan dimensi kebudayaan Itihasa dapat dilakukan 
melalui pendekatan pembelajaran berbasis budaya (culturally responsive pedagogy). Guru 
dapat mengaitkan nilai-nilai dalam Itihasa dengan praktik sosial dan budaya lokal, sehingga 
pembelajaran menjadi lebih kontekstual dan bermakna. Pendekatan ini tidak hanya 
memperkuat pemahaman peserta didik terhadap materi, tetapi juga menumbuhkan 
kebanggaan terhadap identitas budaya mereka sendiri. Pendidikan semacam ini berkontribusi 
pada pelestarian budaya sekaligus pengembangan kesadaran kritis terhadap perubahan 
sosial. 

Namun demikian, penggunaan Itihasa sebagai sumber pendidikan budaya juga 
menuntut sikap kritis. Tidak semua nilai budaya yang direpresentasikan dalam Itihasa dapat 
diterima secara utuh dalam konteks kontemporer. Oleh karena itu, diperlukan proses seleksi 
dan reinterpretasi nilai dengan mempertimbangkan prinsip keadilan, kesetaraan, dan 
kemanusiaan universal. Pendekatan hermeneutik budaya memungkinkan dialog kritis antara 
teks, tradisi, dan konteks sosial masa kini, sehingga pendidikan berbasis Itihasa tetap relevan 
dan progresif (Gadamer, 2004). 



160 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa dimensi kebudayaan dalam 
Itihasa memainkan peran strategis dalam transmisi nilai dan pembentukan identitas sosial. 
Itihasa tidak hanya mewariskan cerita masa lalu, tetapi membentuk cara masyarakat 
memahami diri, relasi sosial, dan makna kehidupan bersama. Dimensi ini melengkapi dimensi 
filsafat dan agama yang telah dibahas sebelumnya, serta menjadi fondasi penting bagi 
sintesis integratif yang akan dibahas pada subbagian selanjutnya mengenai integrasi filsafat, 
agama, dan kebudayaan dalam model pendidikan holistik berbasis Itihasa. 
 
5. Integrasi Filsafat, Agama, dan Kebudayaan dalam Model Pendidikan Holistik Itihasa 

Setelah mengkaji secara terpisah dimensi filsafat, agama, dan kebudayaan dalam 
Itihasa, bagian ini menegaskan bahwa kekuatan utama Itihasa sebagai model pendidikan 
holistik justru terletak pada integrasi organik ketiga dimensi tersebut. Itihasa tidak 
memisahkan nalar filosofis, kesadaran spiritual, dan identitas budaya ke dalam ruang-ruang 
yang terfragmentasi, melainkan menyatukannya dalam satu sistem pendidikan yang utuh, 
hidup, dan kontekstual. Integrasi ini mencerminkan pandangan dunia Hindu yang 
menempatkan kehidupan sebagai kesatuan antara kebenaran rasional, nilai spiritual, dan 
praksis sosial-budaya. 

Dalam paradigma pendidikan holistik, integrasi dimensi-dimensi pembentuk manusia 
merupakan prasyarat utama bagi pembentukan pribadi yang utuh (Miller, 2007). Pendidikan 
yang hanya menekankan rasionalitas tanpa spiritualitas berisiko melahirkan manusia yang 
cerdas namun kering nilai. Sebaliknya, pendidikan yang menekankan spiritualitas tanpa nalar 
kritis berpotensi jatuh pada dogmatisme. Pendidikan yang mengabaikan konteks budaya juga 
berisiko menciptakan keterputusan identitas. Itihasa, melalui struktur naratif dan nilai yang 
dikandungnya, menghindari ketiga reduksionisme tersebut dengan menyajikan pendidikan 
sebagai proses integratif. 

Integrasi filsafat dalam Itihasa tampak pada cara nilai-nilai etika dan kebijaksanaan 
dihadirkan melalui refleksi atas tindakan dan konsekuensinya. Nilai ini tidak berdiri sendiri, 
melainkan selalu berkelindan dengan dimensi agama dan kebudayaan. Pertimbangan etis 
dalam Itihasa tidak hanya didasarkan pada rasionalitas manusia, tetapi juga pada kesadaran 
spiritual akan dharma dan keteraturan kosmis. Dengan demikian, filsafat dalam Itihasa 
bersifat etis-spiritual, bukan sekadar rasional-abstrak. Integrasi ini membentuk pola berpikir 
yang kritis sekaligus bermakna secara eksistensial. 

Dimensi agama dalam Itihasa memperkuat integrasi tersebut dengan memberikan 
orientasi transendental terhadap kehidupan manusia. Spiritualitas dalam Itihasa tidak hadir 
sebagai wilayah privat yang terpisah dari kehidupan sosial dan budaya, melainkan menjiwai 
seluruh tindakan manusia dalam relasi sosialnya. Kesadaran religius memandu bagaimana 
manusia berpikir (filsafat), bertindak (etika), dan hidup bersama (budaya). Dengan demikian, 
agama dalam Itihasa berfungsi sebagai sumber makna yang mengikat dimensi intelektual dan 
sosial dalam satu orientasi nilai yang utuh (Flood, 1996). 

Sementara itu, dimensi kebudayaan berperan sebagai ruang praksis tempat nilai filsafat 
dan agama dihidupi secara nyata. Kebudayaan menjadi medium konkret bagi aktualisasi 
dharma, kebijaksanaan, dan spiritualitas dalam kehidupan sehari-hari. Melalui tradisi, simbol, 
dan praktik sosial, nilai-nilai Itihasa tidak berhenti sebagai wacana normatif, tetapi menjelma 
menjadi kebiasaan, sikap hidup, dan identitas kolektif. Integrasi ini menegaskan bahwa 
pendidikan holistik tidak hanya terjadi di ruang kelas, tetapi juga dalam ruang sosial dan 
budaya tempat manusia hidup (Geertz, 1973). 

Dari perspektif pedagogis, integrasi filsafat, agama, dan kebudayaan dalam Itihasa 
menghasilkan model pendidikan yang bersifat naratif-reflektif, etis-spiritual, dan kontekstual-
kultural. Proses pembelajaran tidak dimulai dari konsep abstrak, melainkan dari cerita dan 
pengalaman simbolik yang dekat dengan kehidupan manusia. Melalui refleksi filosofis, 
pengalaman tersebut dimaknai secara kritis; melalui dimensi agama, pengalaman tersebut 
diarahkan pada nilai transendental; dan melalui kebudayaan, nilai tersebut diinternalisasi 
dalam praksis sosial. Model ini sejalan dengan pendekatan pendidikan reflektif dan 
transformatif yang menempatkan pengalaman bermakna sebagai inti pembelajaran (Dewey, 
1938). 



161 

Integrasi ketiga dimensi ini juga menjadikan Itihasa sebagai model pendidikan 
transdisipliner. Itihasa tidak tunduk pada batas-batas disiplin akademik modern yang kaku, 
tetapi melampauinya dengan menyatukan pengetahuan, nilai, dan praksis dalam satu narasi 
kehidupan. Dalam konteks pendidikan kontemporer yang sering terjebak dalam spesialisasi 
sempit, pendekatan transdisipliner Itihasa menawarkan alternatif paradigma yang lebih utuh 
dan relevan untuk menjawab kompleksitas persoalan manusia modern, seperti krisis moral, 
krisis identitas, dan keterasingan spiritual. 

Lebih jauh, integrasi filsafat, agama, dan kebudayaan dalam Itihasa memiliki implikasi 
penting bagi pendidikan karakter. Karakter tidak dibentuk melalui pengajaran moral normatif 
semata, tetapi melalui proses internalisasi nilai yang melibatkan nalar, kesadaran spiritual, 
dan kebiasaan sosial. Itihasa menyediakan ketiganya secara simultan. Tokoh-tokoh epik 
menjadi model reflektif bagi nalar moral, pengalaman spiritual mereka menjadi sumber 
inspirasi etis, dan konteks budaya kisahnya menjadi ruang latihan sosial bagi nilai-nilai 
tersebut. Dengan demikian, pendidikan karakter berbasis Itihasa bersifat holistik, 
berkelanjutan, dan kontekstual. 

Dalam konteks masyarakat plural dan multikultural, model integratif Itihasa juga memiliki 
potensi dialogis. Meskipun berakar pada tradisi Hindu, integrasi nilai yang ditawarkan Itihasa 
bersifat inklusif dan universal, karena menekankan kebijaksanaan, keadilan, pengendalian 
diri, dan tanggung jawab sosial. Nilai-nilai ini dapat menjadi titik temu lintas agama dan budaya 
apabila diinterpretasikan secara kontekstual dan reflektif. Oleh karena itu, Itihasa dapat 
berkontribusi pada pengembangan pendidikan yang tidak hanya berorientasi pada identitas 
keagamaan tertentu, tetapi juga pada kemanusiaan universal (Nussbaum, 2010). 

Namun demikian, integrasi filsafat, agama, dan kebudayaan dalam Itihasa tidak bersifat 
otomatis. Ia memerlukan pendekatan hermeneutik dan pedagogis yang kritis agar nilai-nilai 
yang diangkat tetap relevan dengan konteks kontemporer. Integrasi bukan berarti menerima 
seluruh representasi nilai secara literal, melainkan menafsirkan dan merekonstruksinya 
sesuai dengan prinsip keadilan, kesetaraan, dan kemanusiaan. Pendekatan ini memastikan 
bahwa pendidikan berbasis Itihasa tidak menjadi konservatif atau eksklusif, tetapi tetap 
progresif dan transformatif (Gadamer, 2004). 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa integrasi filsafat, agama, dan 
kebudayaan menjadikan Itihasa sebagai model pendidikan holistik yang komprehensif dan 
relevan. Itihasa tidak hanya mendidik manusia untuk berpikir benar, beriman kuat, atau 
berbudaya luhur secara terpisah, tetapi membentuk manusia yang mampu menyatukan nalar, 
spiritualitas, dan praksis sosial dalam kehidupan nyata. Integrasi inilah yang menjadi 
kontribusi utama Itihasa bagi pengembangan paradigma pendidikan holistik, serta menjadi 
landasan bagi pembahasan selanjutnya mengenai relevansi model pendidikan Itihasa bagi 
pendidikan kontemporer. 
 
6. Relevansi Model Pendidikan Itihasa bagi Pendidikan Kontemporer 

Relevansi model pendidikan Itihasa bagi pendidikan kontemporer terletak pada 
kemampuannya menjawab berbagai krisis fundamental yang dihadapi sistem pendidikan 
modern. Pendidikan dewasa ini tidak hanya dihadapkan pada tantangan teknis seperti 
perkembangan teknologi dan globalisasi, tetapi juga pada persoalan yang lebih mendasar, 
yakni krisis makna, degradasi nilai, dan keterputusan antara pendidikan dan kehidupan nyata. 
Banyak sistem pendidikan menghasilkan individu yang unggul secara akademik, namun 
lemah dalam karakter, empati sosial, dan orientasi moral. Dalam konteks inilah model 
pendidikan holistik berbasis Itihasa menjadi signifikan sebagai alternatif paradigma 
pendidikan yang lebih manusiawi dan bermakna. 

Salah satu kontribusi utama model pendidikan Itihasa adalah penekanannya pada 
pendidikan karakter yang tidak bersifat normatif-formalistik. Pendidikan karakter dalam praktik 
modern sering direduksi menjadi penanaman nilai melalui slogan, aturan, atau mata pelajaran 
tertentu, tanpa integrasi yang mendalam dalam proses pembelajaran. Sebaliknya, Itihasa 
mengajarkan nilai melalui narasi kehidupan yang kompleks, penuh konflik, dan sarat 
konsekuensi moral. Pendekatan ini memungkinkan peserta didik untuk memahami nilai 
secara reflektif dan kontekstual, bukan sekadar menghafalnya. Pendidikan karakter yang lahir 



162 

dari refleksi naratif semacam ini cenderung lebih berkelanjutan karena berakar pada 
kesadaran batin dan pengalaman makna. 

Dalam konteks pendidikan formal, model pendidikan Itihasa relevan untuk mengatasi 
fragmentasi kurikulum. Kurikulum modern sering terpecah ke dalam mata pelajaran yang 
terpisah secara disipliner, sehingga peserta didik kesulitan melihat keterkaitan antara 
pengetahuan, nilai, dan kehidupan nyata. Itihasa, dengan sifatnya yang integratif, 
menawarkan kerangka pembelajaran lintas disiplin yang menghubungkan filsafat, agama, 
sejarah, sastra, dan pendidikan kewargaan dalam satu narasi utuh. Pendekatan ini sejalan 
dengan tuntutan pendidikan abad ke-21 yang mendorong pembelajaran kontekstual, kritis, 
dan bermakna. 

Relevansi lain dari model pendidikan Itihasa adalah kemampuannya membangun 
kesadaran etis dan tanggung jawab sosial. Pendidikan modern yang terlalu berorientasi pada 
kompetisi dan pencapaian individual sering kali mengabaikan dimensi solidaritas dan 
kepedulian sosial. Itihasa menempatkan tindakan individu selalu dalam kerangka konsekuensi 
sosial dan kosmis. Setiap keputusan tokoh tidak hanya berdampak pada dirinya sendiri, tetapi 
juga pada keluarga, masyarakat, dan tatanan kehidupan secara lebih luas. Perspektif ini 
penting untuk membentuk peserta didik yang tidak hanya berorientasi pada kesuksesan 
pribadi, tetapi juga memiliki kesadaran akan tanggung jawab sosial dan ekologis. 

Dalam konteks pendidikan agama, model pendidikan Itihasa menawarkan pendekatan 
yang lebih substantif dan inklusif. Pendidikan agama kontemporer sering menghadapi kritik 
karena cenderung menekankan aspek kognitif-doktrinal atau ritualistik, sementara kurang 
menyentuh pembentukan sikap hidup dan karakter. Itihasa menghadirkan pendidikan agama 
sebagai pengalaman hidup yang nyata, di mana nilai-nilai spiritual diwujudkan dalam tindakan 
konkret dan relasi sosial. Pendekatan ini memungkinkan pendidikan agama berfungsi sebagai 
sumber pembentukan moral dan spiritual yang relevan dengan kehidupan peserta didik 
sehari-hari, bukan sekadar pengetahuan normatif. 

Selain itu, model pendidikan Itihasa juga relevan dalam konteks pendidikan multikultural 
dan plural. Meskipun berakar pada tradisi Hindu, nilai-nilai yang dikandung Itihasa—seperti 
keadilan, pengendalian diri, pengorbanan, kesetiaan, dan tanggung jawab—bersifat universal 
dan dapat dijadikan basis dialog lintas budaya dan agama. Dengan pendekatan pedagogis 
yang reflektif dan kontekstual, Itihasa dapat digunakan sebagai sumber pembelajaran nilai 
tanpa jatuh pada eksklusivisme keagamaan. Hal ini penting dalam masyarakat plural, di mana 
pendidikan dituntut untuk memperkuat kohesi sosial sekaligus menghormati keberagaman. 

Relevansi model pendidikan Itihasa juga tampak dalam penguatan identitas budaya di 
tengah arus globalisasi. Globalisasi dan modernisasi sering kali membawa dampak positif 
dalam hal akses informasi dan teknologi, namun juga berpotensi mengikis identitas budaya 
lokal. Pendidikan yang tidak berakar pada konteks budaya cenderung menghasilkan generasi 
yang tercerabut dari akar tradisinya. Model pendidikan Itihasa, dengan penekanannya pada 
nilai budaya dan narasi kolektif, membantu peserta didik membangun identitas yang kuat 
tanpa menutup diri dari perubahan global. Identitas semacam ini bersifat reflektif dan terbuka, 
bukan sempit dan eksklusif. 

Dalam praktik pedagogis, relevansi Itihasa dapat diwujudkan melalui metode 
pembelajaran berbasis narasi, dialog, dan refleksi kritis. Guru dapat menggunakan kisah-
kisah dalam Itihasa sebagai studi kasus moral dan sosial yang kemudian didiskusikan secara 
dialogis bersama peserta didik. Pendekatan ini mendorong pengembangan keterampilan 
berpikir kritis, empati, dan kemampuan mengambil keputusan etis. Pembelajaran tidak lagi 
bersifat satu arah, melainkan menjadi proses dialogis yang menempatkan peserta didik 
sebagai subjek aktif dalam pencarian makna. 

Model pendidikan Itihasa juga relevan untuk menjawab krisis makna yang dialami 
banyak peserta didik di era modern. Pendidikan yang berorientasi pada hasil dan kompetensi 
sering kali gagal memberikan jawaban atas pertanyaan eksistensial peserta didik tentang 
tujuan hidup, nilai, dan makna keberadaan. Itihasa secara eksplisit mengangkat tema-tema 
eksistensial tersebut melalui kisah penderitaan, pengorbanan, dan pencarian kebenaran. 
Dengan demikian, pendidikan berbasis Itihasa berpotensi menjadi ruang refleksi eksistensial 
yang membantu peserta didik membangun orientasi hidup yang lebih bermakna. 



163 

Namun demikian, relevansi model pendidikan Itihasa tidak berarti bahwa ia dapat 
diterapkan secara literal tanpa penyesuaian. Tantangan utama dalam 
mengontekstualisasikan Itihasa adalah memastikan bahwa nilai-nilai yang diangkat selaras 
dengan prinsip keadilan, kesetaraan, dan kemanusiaan universal dalam konteks modern. 
Oleh karena itu, diperlukan pendekatan kritis dan reflektif dalam memilih, menafsirkan, dan 
mengadaptasi nilai-nilai Itihasa ke dalam praktik pendidikan. Relevansi Itihasa terletak bukan 
pada bentuk historisnya, tetapi pada kedalaman nilai dan kebijaksanaan yang dapat 
ditransformasikan secara kreatif. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa model pendidikan Itihasa 
memiliki relevansi yang kuat bagi pendidikan kontemporer, baik dalam penguatan karakter, 
integrasi kurikulum, pendidikan agama substantif, maupun penguatan identitas budaya. Di 
tengah krisis pendidikan modern yang cenderung reduksionis dan terfragmentasi, Itihasa 
menawarkan paradigma pendidikan holistik yang memadukan nalar, spiritualitas, dan 
kehidupan sosial dalam satu kesatuan bermakna. Relevansi inilah yang menegaskan posisi 
Itihasa bukan sebagai warisan masa lalu semata, tetapi sebagai sumber inspirasi pedagogis 
yang hidup dan transformatif bagi pendidikan masa kini. 
 
SIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa Itihasa memiliki posisi strategis sebagai model 
pendidikan holistik yang mengintegrasikan dimensi filsafat, agama, dan kebudayaan dalam 
satu kerangka pendidikan yang utuh dan bermakna. Melalui pendekatan kualitatif berbasis 
kajian teks dan analisis filosofis-hermeneutik, penelitian ini menunjukkan bahwa Itihasa tidak 
sekadar berfungsi sebagai teks sastra religius atau warisan budaya masa lalu, melainkan 
sebagai sistem pendidikan yang hidup, reflektif, dan kontekstual. Struktur naratif Itihasa 
memungkinkan internalisasi nilai melalui pengalaman simbolik, sehingga pendidikan tidak 
berhenti pada transfer pengetahuan, tetapi menyentuh pembentukan nalar, karakter, dan 
kesadaran spiritual manusia. 

Hasil pembahasan memperlihatkan bahwa dimensi filsafat dalam Itihasa berperan 
penting dalam membentuk nalar kritis, etika kontekstual, dan kebijaksanaan hidup. Nilai-nilai 
filsafat tidak diajarkan secara abstrak, melainkan melalui dilema moral dan pilihan eksistensial 
tokoh, yang mendorong pembelajar untuk merefleksikan makna tindakan dan tanggung jawab 
moralnya. Dimensi agama memperkuat proses pendidikan tersebut dengan menghadirkan 
orientasi spiritual yang substantif, di mana dharma, bhakti, dan karma diinternalisasi sebagai 
kesadaran batin yang menuntun tindakan etis dan pembentukan karakter. Sementara itu, 
dimensi kebudayaan berfungsi sebagai ruang praksis tempat nilai-nilai filsafat dan agama 
dihidupi secara sosial, sekaligus menjadi sarana transmisi identitas dan kohesi kolektif lintas 
generasi. 

Integrasi ketiga dimensi tersebut menjadikan Itihasa sebagai model pendidikan yang 
tidak terfragmentasi, melainkan transdisipliner dan transformatif. Model ini relevan untuk 
menjawab berbagai tantangan pendidikan kontemporer, seperti krisis karakter, degradasi 
nilai, fragmentasi kurikulum, serta keterputusan antara pendidikan dan kehidupan nyata. 
Itihasa menawarkan paradigma pendidikan yang menempatkan manusia sebagai makhluk 
rasional, spiritual, dan kultural secara simultan, sehingga mampu membentuk pribadi yang 
cerdas, berkarakter, dan berakar pada nilai kemanusiaan serta kebudayaan. 

Implikasi penelitian ini bersifat teoretis dan praktis. Secara teoretis, penelitian ini 
berkontribusi pada pengembangan filsafat pendidikan dan pendidikan agama dengan 
menghadirkan perspektif pendidikan holistik berbasis tradisi Hindu. Secara praktis, temuan 
penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi pengembangan kurikulum, pendidikan karakter, serta 
pendekatan pedagogis yang lebih reflektif dan kontekstual, baik dalam pendidikan formal, 
nonformal, maupun berbasis komunitas. Penelitian ini juga membuka ruang bagi kajian 
lanjutan yang lebih aplikatif, khususnya terkait implementasi model pendidikan Itihasa dalam 
praktik pembelajaran kontemporer dan konteks multikultural. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa Itihasa bukan hanya artefak kultural masa 
lalu, tetapi sumber pedagogi yang relevan dan visioner bagi pendidikan masa kini dan masa 
depan. Integrasi filsafat, agama, dan kebudayaan yang ditawarkannya menegaskan kembali 



164 

hakikat pendidikan sebagai proses pemanusiaan manusia secara utuh, berkelanjutan, dan 
bermakna. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Arendt, H. (1958). The human condition. University of Chicago Press. 
Banks, J. A. (2008). An introduction to multicultural education (4th ed.). Pearson Education. 
Biesta, G. (2015). Good education in an age of measurement: Ethics, politics, democracy. 

Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315635812 

Bruner, J. S. (1996). The culture of education. Harvard University Press. 
Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). SAGE Publications. 
Dewey, J. (1938). Experience and education. Macmillan. 
Flood, G. (1996). An introduction to Hinduism. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511804497 
Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. Herder and Herder. 
Gadamer, H.-G. (2004). Truth and method (2nd rev. ed., J. Weinsheimer & D. G. Marshall, 

Trans.). Continuum. 
(Original work published 1960) 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. 
Hiltebeitel, A. (2001). Rethinking the Mahabharata: A reader’s guide to the education of the 

dharma king. University of Chicago Press. 
Klostermaier, K. K. (2007). A survey of Hinduism (3rd ed.). State University of New York Press. 
Lickona, T. (2012). Educating for character: How our schools can teach respect and 

responsibility. Bantam Books. 
Lipman, M. (2003). Thinking in education (2nd ed.). Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511840273 
Miller, R. (2007). What is holistic education? Encounter: Education for Meaning and 

Social Justice, 20(3), 5–12. 
Narvaez, D., & Lapsley, D. K. (2009). Moral identity, moral functioning, and the 

development of moral character. In D. M. Bartels et al. (Eds.), Moral judgment and decision 
making (pp. 159–180). Academic Press. 
https://doi.org/10.1016/S0079-7421(08)00408-8 

Nussbaum, M. C. (2010). Not for profit: Why democracy needs the humanities. 
Princeton University Press. 

Parekh, B. (2006). Rethinking multiculturalism: Cultural diversity and political theory 
(2nd ed.). Palgrave Macmillan. 

Radhakrishnan, S. (1951). Indian philosophy (Vols. 1–2). George Allen & Unwin. 
Rāyāṇa, R. (2009). Itihāsa-Purāṇa tradition in Indian thought. Motilal Banarsidass. 
Taylor, C. (1994). Multiculturalism: Examining the politics of recognition. Princeton 

University Press. 
 


