Volume 2 Issue 1 (2025) Pages 11-25
PANAKAWAN: Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat

ISSN: xxx_xxx(Online)
Journal Homepage: https:/ /ekadanta.org/jurnal/index.php/Panakawan

Sesana Kepemangkuan Sebagai Landasan Swadharma Pemaku Hindu di
Desa Bengkala Kecamatan Kubutambahan Kabupaten Buleleng

1 Ketut Agus Nova , 2Wayan Titra Gunawijaya, ZWayan Kariarta, 3 I Ketut Wartayasa,
4Yunitha Asri Diantary Ni Made
1234[nstitut Agama Hindu Negeri Mpu Kuturan
Jroanom@gmail.com, 2 wayantitragunawijava@gmail.com,
2 bagustamtam@yahoo.com, 3ketutwartayasa0l@gmail.com, 4 yunitha27@gmail.com

ABSTRAK

Pemangku Hindu memiliki peran sentral dalam kehidupan religius masyarakat Bali, tidak
hanya sebagai pelaksana ritual, tetapi juga sebagai figur etika dan spiritual. Namun, dalam
praktiknya, kepemangkuan sering kali dipahami secara terbatas pada aspek teknis-ritual,
sehingga dimensi etis dan spiritual dari swadharma pemangku belum terinternalisasi secara
utuh. Penelitian pengabdian ini bertujuan untuk mengkaji sesana kepemangkuan sebagai
landasan swadharma pemangku Hindu di Desa Bengkala. Metode yang digunakan adalah
pendekatan kualitatif partisipatoris berbasis pengabdian kepada masyarakat melalui observasi
partisipatif, wawancara mendalam, diskusi kelompok terfokus, serta pendampingan reflektif-
dialogis terhadap pemangku dan tokoh adat setempat. Hasil pengabdian menunjukkan bahwa
pemahaman awal pemangku terhadap sesana kepemangkuan masih didominasi orientasi
ritualistik dan pragmatis. Melalui proses pendampingan reflektif, terjadi internalisasi nilai sesana
sebagai sistem etika dan spiritual yang membimbing seluruh aspek kehidupan pemangku.
Sesana terbukti berfungsi sebagai fondasi swadharma yang memperkuat integritas moral,
keteladanan sosial, dan kualitas penghayatan ritual. Implikasi pengabdian ini menunjukkan
bahwa penguatan sesana kepemangkuan berkontribusi signifikan terhadap peningkatan
legitimasi moral pemangku, keharmonisan sosial-keagamaan, serta keberlanjutan tradisi Hindu
yang kontekstual dan bermakna. Secara teoretis, penelitian ini menegaskan kepemangkuan
sebagai praktik etika-spiritual yang hidup dan relevan dengan dinamika masyarakat Hindu
kontemporer.
Kata kunci: sesana kepemangkuan, swadharma pemangku, pemangku Hindu, pengabdian
masyarakat, etika Hindu.

ABSTRACT

Hindu priests (pemangku) play a central role in Balinese religious life, not only as ritual officiants
but also as moral and spiritual figures within the community. In practice, however, priesthood is often
understood primarily in technical and ritual terms, resulting in a limited internalization of ethical and
spiritual responsibilities associated with priestly svadharma. This community service-based study aims to
examine sesana kepemangkuan (codes of conduct for Hindu priests) as the foundation of priestly svadharma
in Desa Bengkala. The study employs a qualitative participatory approach through community
engagement, including participatory observation, in-depth interviews, focus group discussions, and
reflective-dialogical mentoring involving Hindu priests and local customary leaders. The findings reveal

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 11


https://ekadanta.org/jurnal/index.php/Panakawan
mailto:1jroanom@gmail.com
mailto:wayantitragunawijaya@gmail.com
mailto:bagustamtam@yahoo.com
mailto:ketutwartayasa01@gmail.com
mailto:yunitha27@gmail.com

that the initial understanding of sesana kepemangkuan among priests was predominantly ritualistic and
pragmatic. Through reflective mentoring, priests gradually internalized sesana as an ethical and spiritual
value system guiding both ritual and everyday life. The internalization of sesana strengthened priestly
svadharma, enhanced moral integrity, social exemplarity, and the quality of ritual performance. The study
further demonstrates that reinforcing sesana kepemangkuan positively impacts religious authority, social
harmony, and the sustainability of Hindu traditions in a changing social context. Theoretically, this study
affirms Hindu priesthood as a form of lived ethical-spiritual practice and contributes to broader discourses
on religious ethics, community-based religious leadership, and Hindu studies.
Keywords: sesana kepemangkuan, priestly svadharma, Hindu priesthood, community service, Hindu
ethics.
Copyright (c) 2025
This is an open access article under the CC-BY-SA license

B} Corresponding author: Ketut Agus Nova
Email Address : email jroanom@gmail.com
Published 10 Oktober 2025

DOL:

Publisher: Yayasan Ekadanta Bali Dwipa

I. PENDAHULUAN

Agama Hindu merupakan sistem kepercayaan dan praksis religius yang tidak hanya
mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga membingkai relasi etis antara manusia,
sesama, dan alam semesta. Dalam konteks Hindu, ajaran dharma menempati posisi sentral
sebagai prinsip normatif yang mengarahkan tindakan, tanggung jawab, dan peran sosial-
keagamaan setiap individu sesuai dengan kedudukannya. Dharma tidak dipahami secara
tunggal, melainkan termanifestasi dalam berbagai bentuk kewajiban khusus, yang dikenal
sebagai swadharma, yakni kewajiban moral dan spiritual yang melekat pada peran sosial dan
religius seseorang. Dalam struktur kehidupan religius masyarakat Hindu Bali, salah satu peran
yang memiliki bobot spiritual dan sosial yang sangat signifikan adalah pemangku Hindu.

Pemangku Hindu merupakan figur religius yang berfungsi sebagai penghubung antara
umat dan Tuhan dalam pelaksanaan upacara yadnya, pemelihara kesucian pura, serta penjaga
keberlangsungan tradisi ritual Hindu di tingkat komunitas. Keberadaan pemangku tidak semata-
mata bersifat fungsional-ritual, tetapi juga mengandung dimensi etis, spiritual, dan simbolik
yang kuat. Oleh karena itu, pemangku dituntut untuk menjalankan perannya berdasarkan
pedoman normatif yang disebut sesana kepemangkuan, yakni seperangkat aturan, etika, disiplin
diri, dan tata laku religius yang mengarahkan kehidupan dan tindakan pemangku dalam
menjalankan swadharmanya.

Sesana kepemangkuan pada hakikatnya merupakan manifestasi konkret dari ajaran
dharma dalam konteks kepemangkuan. Ia mencakup aspek lahiriah dan batiniah, mulai dari
kesucian diri (sekala-niskala), pengendalian perilaku, penghayatan spiritual, hingga tanggung
jawab sosial dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam teks-teks Hindu, baik yang bersumber dari
lontar-lontar keagamaan maupun tradisi lisan, sesana dipahami sebagai fondasi moral yang
membedakan pemangku dari umat awam. Dengan demikian, kepemangkuan bukan sekadar
jabatan adat atau keagamaan, melainkan sebuah panggilan spiritual yang menuntut integritas,
keteladanan, dan kedalaman religius.

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 12


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:jroanom@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Namun, dalam realitas kehidupan masyarakat Hindu kontemporer, terjadi kecenderungan
reduksi makna kepemangkuan yang semakin mengemuka. Pemangku sering kali dipersepsikan
hanya sebagai pelaksana teknis upacara, sementara dimensi etis dan spiritual dari sesana
kepemangkuan kurang mendapatkan perhatian yang memadai. Modernisasi, perubahan sosial,
serta tekanan pragmatis kehidupan sehari-hari turut memengaruhi cara pemangku memahami
dan menjalankan swadharmanya. Kondisi ini berimplikasi pada terjadinya jarak antara idealitas
sesana kepemangkuan dengan praktik kepemangkuan aktual di tingkat komunitas.

Fenomena tersebut juga dapat diamati dalam konteks lokal masyarakat Bali, termasuk di
Desa Bengkala. Desa ini memiliki karakter sosial-budaya yang khas, dengan struktur adat dan
kehidupan religius yang masih kuat, namun sekaligus berhadapan dengan dinamika perubahan
sosial yang tidak terelakkan. Pemangku Hindu di Desa Bengkala berperan penting dalam
menjaga kesinambungan ritual, adat, dan nilai-nilai keagamaan. Akan tetapi, pemaknaan dan
implementasi sesana kepemangkuan sebagai landasan swadharma pemangku dalam konteks ini
belum banyak dikaji secara mendalam dan sistematis.

Kajian mengenai pemangku Hindu selama ini cenderung menempatkan pemangku sebagai
aktor ritual dalam struktur keagamaan Bali. Penelitian-penelitian terdahulu umumnya berfokus
pada fungsi pemangku dalam pelaksanaan upacara yadnya, struktur kelembagaan pura, atau
aspek historis dan sosiologis kepemangkuan. Meskipun kajian-kajian tersebut memberikan
kontribusi penting, namun masih terdapat keterbatasan dalam mengulas dimensi normatif-
tilosofis kepemangkuan, khususnya relasi antara sesana kepemangkuan dan swadharma
pemangku sebagai landasan etik-spiritual.

Kesenjangan tersebut menjadi semakin relevan ketika kepemangkuan dipahami sebagai
praktik religius yang hidup (living religion), bukan sekadar institusi formal. Pemangku tidak
hanya berhadapan dengan tuntutan ritual, tetapi juga dengan ekspektasi sosial masyarakat,
tantangan moral, serta kebutuhan untuk menjaga kesucian diri dalam kehidupan sehari-hari.
Tanpa pemahaman yang mendalam terhadap sesana kepemangkuan, pemangku berpotensi
menjalankan perannya secara mekanis, sehingga kehilangan dimensi reflektif dan transformatif
dari swadharma yang diembannya.

Dalam perspektif teologi dan etika Hindu, sesana kepemangkuan dapat dipahami sebagai
bentuk konkret dari ajaran susila dan tapa brata yang diarahkan secara khusus kepada
pemangku. Sesana tidak hanya berfungsi sebagai aturan eksternal, tetapi sebagai sarana
internalisasi nilai-nilai dharma dalam diri pemangku. Dengan demikian, sesana menjadi
landasan utama bagi terbentuknya kesadaran swadharma, yakni kesadaran akan tanggung
jawab moral dan spiritual yang dijalankan secara sadar, tulus, dan berkesinambungan.

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa pemahaman dan implementasi sesana
kepemangkuan memiliki peran krusial dalam membentuk kualitas kepemangkuan itu sendiri.
Pemangku yang memahami sesana secara mendalam tidak hanya mampu melaksanakan ritual
dengan benar, tetapi juga menghadirkan keteladanan etis dan spiritual bagi umat. Sebaliknya,
pengabaian terhadap sesana berpotensi melemahkan otoritas moral pemangku dan
mengaburkan makna swadharma dalam kehidupan religius masyarakat.

Oleh karena itu, penelitian ini memfokuskan kajian pada sesana kepemangkuan sebagai
landasan swadharma pemangku Hindu di Desa Bengkala. Fokus ini menjadi penting untuk
menjawab pertanyaan mendasar mengenai bagaimana sesana dipahami, dimaknai, dan
diimplementasikan oleh pemangku dalam konteks sosial-budaya lokal. Selain itu, penelitian ini
juga bertujuan untuk mengungkap sejauh mana sesana kepemangkuan berfungsi sebagai
pedoman etik dan spiritual dalam kehidupan kepemangkuan sehari-hari.

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 13



Tujuan utama penelitian ini adalah untuk mengkaji secara komprehensif konsep sesana
kepemangkuan dan perannya sebagai landasan swadharma pemangku Hindu di Desa Bengkala.
Secara khusus, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis pemahaman pemangku terhadap
sesana kepemangkuan; (2) mengidentifikasi bentuk implementasi sesana dalam praktik
kepemangkuan; dan (3) menjelaskan relasi antara sesana kepemangkuan dan pembentukan
swadharma pemangku dalam kehidupan sosial-keagamaan masyarakat. Dengan demikian,
penelitian ini diharapkan mampu memberikan gambaran yang utuh mengenai kepemangkuan
sebagai praktik religius yang berakar pada nilai-nilai dharma.

Dari sisi kajian ilmiah, penelitian ini menempati posisi strategis dalam mengisi celah (gap)
penelitian yang ada. Hingga saat ini, masih terbatas penelitian yang secara eksplisit mengaitkan
sesana kepemangkuan dengan konsep swadharma dalam satu kerangka analisis yang integratif.
Sebagian besar kajian memisahkan antara aspek normatif-teks dan praktik empiris, sehingga
belum mampu menjelaskan dinamika internal kepemangkuan secara komprehensif. Selain itu,
kajian kontekstual berbasis desa adat tertentu, khususnya Desa Bengkala, masih sangat minim.

Dengan mengambil Desa Bengkala sebagai locus penelitian, studi ini menawarkan
kontribusi kontekstual yang signifikan. Desa Bengkala tidak hanya menjadi ruang empiris, tetapi
juga medan interpretasi di mana sesana kepemangkuan berinteraksi dengan nilai adat, budaya
lokal, dan dinamika sosial masyarakat. Pendekatan ini memungkinkan analisis yang lebih
mendalam mengenai bagaimana ajaran normatif Hindu diaktualisasikan dalam konteks
kehidupan nyata pemangku dan umat.

Novelty penelitian ini terletak pada upaya menempatkan sesana kepemangkuan sebagai
fondasi etika dan spiritual swadharma pemangku, bukan sekadar sebagai aturan ritual.
Penelitian ini menggeser fokus dari kepemangkuan sebagai fungsi seremonial menuju
kepemangkuan sebagai praktik moral-spiritual yang hidup. Selain itu, penelitian ini
mengintegrasikan analisis normatif-teologis dengan data empiris lapangan, sehingga mampu
menjembatani kesenjangan antara teks dan praktik.

Justifikasi akademik penelitian ini terletak pada kontribusinya terhadap pengembangan
kajian teologi Hindu, etika keagamaan, dan studi kepemangkuan. Penelitian ini memperkaya
diskursus ilmiah mengenai peran pemangku dalam kehidupan Hindu Bali dengan menekankan
dimensi swadharma dan sesana sebagai inti kepemangkuan. Sementara itu, justifikasi praktis
penelitian ini terletak pada relevansinya bagi pembinaan pemangku Hindu, penguatan lembaga
keagamaan, serta pengembangan pendidikan keagamaan Hindu yang berbasis nilai-nilai etis dan
spiritual.

Dengan demikian, penelitian mengenai sesana kepemangkuan sebagai landasan
swadharma pemangku Hindu di Desa Bengkala menjadi penting dan relevan, baik secara
akademik maupun praktis. Penelitian ini tidak hanya berupaya memahami kepemangkuan
sebagaimana adanya, tetapi juga menawarkan refleksi kritis mengenai bagaimana
kepemangkuan seharusnya dijalankan dalam kerangka dharma. Melalui kajian ini, diharapkan
pemangku Hindu dapat semakin meneguhkan perannya sebagai subjek moral dan spiritual yang
berkontribusi pada keberlanjutan kehidupan religius masyarakat Hindu Bali.

II. METODE PENGABDIAN

Pengabdian kepada masyarakat ini menggunakan pendekatan kualitatif partisipatoris
dengan model pengabdian berbasis komunitas (community-based engagement) yang
menempatkan pemangku Hindu sebagai subjek sekaligus mitra aktif dalam proses penguatan
pemahaman sesana kepemangkuan. Lokasi pengabdian dilaksanakan di Desa Bengkala, dengan
sasaran utama para pemangku Hindu serta tokoh adat dan tokoh agama setempat. Pendekatan

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 14



ini dipilih untuk memastikan bahwa proses pengabdian tidak bersifat top-down, melainkan
dialogis dan kontekstual, sehingga nilai-nilai sesana kepemangkuan dapat dipahami dan
diinternalisasi sesuai dengan realitas sosial-budaya lokal. Data dan informasi diperoleh melalui
observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan pemangku, serta diskusi kelompok
terfokus (FGD) yang membahas pemaknaan, pengalaman, dan tantangan dalam menjalankan
swadharma kepemangkuan.

Tahapan pengabdian meliputi: (1) tahap persiapan, yang mencakup pemetaan kebutuhan
dan identifikasi pemahaman awal pemangku terhadap sesana kepemangkuan; (2) tahap
pelaksanaan, berupa pendampingan reflektif, dialog keagamaan, dan penguatan nilai sesana
melalui diskusi tematik yang mengaitkan ajaran normatif Hindu dengan praktik kepemangkuan
sehari-hari; serta (3) tahap evaluasi dan refleksi, yang dilakukan untuk menilai perubahan
pemahaman, sikap, dan kesadaran swadharma pemangku setelah kegiatan pengabdian. Analisis
data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan menafsirkan temuan lapangan berdasarkan
perspektif teologi dan etika Hindu. Melalui metode ini, pengabdian diharapkan tidak hanya
menghasilkan peningkatan pemahaman konseptual, tetapi juga mendorong transformasi praksis
kepemangkuan yang lebih berlandaskan sesana dan swadharma.

III. Hasil dan Pembahasan
1. Pemahaman Awal Pemangku terhadap Sesana Kepemangkuan

Hasil awal kegiatan pengabdian kepada masyarakat menunjukkan bahwa pemahaman
pemangku Hindu di Desa Bengkala terhadap sesana kepemangkuan masih didominasi oleh
orientasi praktis dan ritualistik. Sesana kepemangkuan umumnya dipahami sebagai seperangkat
aturan teknis yang mengatur tata cara muput upacara, kesiapan sarana upakara, serta
pantangan-pantangan lahiriah yang harus dipatuhi sebelum dan sesudah pelaksanaan yadnya.
Pemaknaan ini menunjukkan bahwa sesana diposisikan terutama sebagai pedoman operasional,
bukan sebagai sistem nilai etis dan spiritual yang menyeluruh.

Pemahaman tersebut terbentuk melalui proses pewarisan tradisi secara lisan dan praksis
turun-temurun. Sebagian besar pemangku memperoleh pengetahuan tentang kepemangkuan
melalui keterlibatan langsung dalam kegiatan ritual sejak usia muda, dengan belajar dari
pemangku senior atau anggota keluarga yang lebih dahulu menjalani peran tersebut. Pola
transmisi pengetahuan seperti ini memperkuat kontinuitas tradisi, namun pada saat yang sama
menyisakan ruang kosong dalam aspek reflektif dan konseptual. Sesana dipraktikkan sebagai
kebiasaan yang diterima apa adanya, tanpa disertai pemahaman filosofis mengenai makna dan
tujuan etik-spiritual yang mendasarinya.

Dalam wawancara dan diskusi awal, terungkap bahwa sebagian pemangku memandang
sesana kepemangkuan sebagai “aturan adat” yang harus ditaati agar pelaksanaan upacara
berjalan lancar dan tidak menimbulkan kesalahan ritual. Pemahaman ini menempatkan sesana
dalam kerangka kepatuhan formal, bukan sebagai sarana pembentukan kesadaran diri dan
penghayatan swadharma. Akibatnya, kepemangkuan lebih sering dipahami sebagai kewajiban
sosial dan keagamaan yang bersifat fungsional, bukan sebagai panggilan spiritual yang
menuntut integritas moral dan kesadaran batin yang berkelanjutan.

Kondisi ini menunjukkan adanya kecenderungan reduksi makna kepemangkuan dalam
praktik kehidupan religius masyarakat. Pemangku dinilai berhasil apabila mampu memimpin
upacara dengan benar secara teknis, sementara dimensi etika personal dan spiritualitas batin
jarang dijadikan ukuran utama. Padahal, dalam ajaran Hindu, kepemangkuan mengandung
tanggung jawab moral yang besar karena pemangku diposisikan sebagai figur suci yang menjadi

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 15



perantara antara umat dan manifestasi ketuhanan. Ketika sesana dipahami secara sempit, maka
fungsi transformatif kepemangkuan sebagai teladan etika dan spiritual berpotensi melemah.

Lebih lanjut, pemahaman awal yang bersifat ritualistik ini juga dipengaruhi oleh dinamika
sosial kontemporer. Tuntutan kehidupan ekonomi, keterbatasan waktu, serta meningkatnya
kompleksitas sosial mendorong pemangku untuk memprioritaskan aspek teknis kepemangkuan
yang dianggap paling terlihat dan langsung berdampak. Dalam situasi demikian, refleksi
mendalam mengenai sesana dan swadharma sering kali terpinggirkan. Pemangku menjalankan
perannya secara pragmatis, demi memenuhi kebutuhan komunitas, tanpa ruang yang cukup
untuk menginternalisasi nilai-nilai etik dan spiritual yang seharusnya menjadi fondasi
kepemangkuan.

Hasil pengabdian pada tahap awal juga memperlihatkan adanya pemisahan antara
kehidupan ritual dan kehidupan sosial pemangku. Sebagian pemangku mengakui bahwa mereka
memandang kepemangkuan sebagai peran yang aktif terutama saat berada di pura atau ketika
memimpin upacara, sementara dalam kehidupan sehari-hari di luar konteks ritual, mereka
merasa tidak selalu terikat secara langsung dengan sesana kepemangkuan. Pandangan ini
mencerminkan pemahaman bahwa sesana berlaku situasional, bukan sebagai pedoman hidup
yang menyeluruh. Hal ini berimplikasi pada lemahnya internalisasi swadharma sebagai identitas
moral yang melekat pada diri pemangku sepanjang waktu.

Dari perspektif teoretis, kondisi tersebut menunjukkan adanya jarak antara norma ideal
kepemangkuan dalam ajaran Hindu dengan praktik empiris di tingkat komunitas. Sesana
kepemangkuan idealnya berfungsi sebagai sistem etika religius yang membimbing pemangku
dalam seluruh aspek kehidupan, baik sakral maupun profan. Namun, dalam praktik awal yang
ditemukan, sesana lebih diposisikan sebagai seperangkat larangan dan kewajiban formal yang
berkaitan langsung dengan ritual. Kesenjangan ini menegaskan pentingnya upaya penguatan
pemahaman konseptual terhadap sesana sebagai landasan swadharma pemangku.

Meskipun demikian, hasil pengabdian juga menunjukkan adanya potensi reflektif yang
kuat di kalangan pemangku. Dalam diskusi awal, beberapa pemangku mengungkapkan
kegelisahan batin terkait peran mereka, terutama ketika menghadapi dilema moral dalam
kehidupan sosial atau tekanan ekspektasi umat. Kegelisahan ini menunjukkan bahwa pemangku
secara intuitif menyadari adanya dimensi etis dan spiritual yang belum sepenuhnya
terakomodasi dalam praktik kepemangkuan sehari-hari. Potensi ini menjadi titik masuk penting
bagi proses pendampingan reflektif dalam pengabdian.

Dengan demikian, pemahaman awal pemangku terhadap sesana kepemangkuan dapat
dipetakan dalam dua karakter utama. Pertama, pemahaman dominan yang bersifat ritualistik,
teknis, dan pragmatis. Kedua, kesadaran laten akan pentingnya dimensi etik-spiritual
kepemangkuan, meskipun belum terartikulasikan secara sistematis. Temuan ini menjadi dasar
penting bagi perancangan intervensi pengabdian yang menekankan dialog, refleksi, dan
internalisasi nilai sesana kepemangkuan sebagai landasan swadharma.

Secara keseluruhan, hasil awal ini menegaskan bahwa penguatan sesana kepemangkuan
tidak dapat dilakukan hanya melalui penambahan pengetahuan teknis atau aturan formal.
Diperlukan pendekatan yang mampu menggugah kesadaran batin pemangku mengenai makna
swadharma sebagai panggilan hidup. Pemahaman awal yang teridentifikasi dalam pengabdian
ini sekaligus memperlihatkan urgensi untuk menggeser paradigma kepemangkuan dari sekadar
praktik ritual menuju praktik etika-spiritual yang holistik dan berkelanjutan.

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 16



2. Proses Internalisasi Sesana Kepemangkuan melalui Pendampingan Reflektif

Proses internalisasi sesana kepemangkuan dalam kegiatan pengabdian ini berlangsung
melalui pendekatan reflektif-dialogis yang menempatkan pemangku Hindu sebagai subjek aktif
dalam pembelajaran nilai. Berangkat dari pemahaman awal yang cenderung ritualistik
sebagaimana dipaparkan pada subbagian sebelumnya, pendampingan dirancang untuk
membuka ruang kesadaran baru mengenai sesana kepemangkuan sebagai sistem nilai etika dan
spiritual yang menyeluruh. Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk menggantikan tradisi
kepemangkuan yang telah hidup di masyarakat, melainkan untuk memperdalam makna dan
kesadaran batin pemangku terhadap swadharma yang mereka emban.

Tahap awal internalisasi dilakukan melalui dialog keagamaan yang bersifat partisipatif, di
mana pemangku diajak merefleksikan pengalaman kepemangkuan mereka sendiri. Dalam sesi
ini, pemangku tidak hanya diminta menjelaskan apa yang mereka lakukan dalam praktik ritual,
tetapi juga mengungkapkan alasan, keyakinan, dan pertimbangan batin yang melandasi
tindakan tersebut. Proses ini membuka ruang kesadaran bahwa banyak praktik kepemangkuan
dijalankan secara rutin tanpa refleksi mendalam mengenai makna etik dan spiritualnya. Dialog
ini menjadi pintu masuk untuk menafsirkan kembali sesana kepemangkuan sebagai pedoman
hidup, bukan sekadar kewajiban seremonial.

Selanjutnya, pendampingan diarahkan pada penguatan pemahaman konseptual mengenai
sesana kepemangkuan. Melalui diskusi tematik, pemangku diajak memahami bahwa sesana
mencakup dimensi lahiriah dan batiniah yang saling terkait. Aspek lahiriah seperti kesucian diri,
pantangan, dan tata cara ritual diposisikan sebagai ekspresi dari kesucian batin, pengendalian
diri, dan ketulusan niat. Dalam konteks ini, sesana tidak lagi dipahami sebagai beban normatif,
melainkan sebagai sarana pembentukan karakter religius yang berorientasi pada pengabdian dan
kesadaran dharma.

Proses internalisasi semakin mendalam ketika pemangku mulai mengaitkan sesana
kepemangkuan dengan pengalaman konkret dalam kehidupan sosial mereka. Diskusi tidak
hanya berfokus pada ritual di pura, tetapi juga pada sikap pemangku dalam keluarga,
masyarakat, dan struktur adat. Pemangku diajak merefleksikan bagaimana ucapan, tindakan,
dan keputusan sehari-hari mencerminkan atau justru bertentangan dengan nilai sesana. Pada
tahap ini, mulai muncul kesadaran bahwa kepemangkuan tidak bersifat situasional, melainkan
melekat secara ontologis pada identitas diri pemangku.

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 17



Hasil pendampingan menunjukkan adanya pergeseran paradigma dalam memaknai
kepemangkuan. Pemangku mulai memahami bahwa sesana kepemangkuan berfungsi sebagai
kerangka etik yang menuntun seluruh aspek kehidupan, baik dalam ruang sakral maupun
profan. Kesadaran ini mendorong pemangku untuk lebih berhati-hati dalam bersikap, menjaga
tutur kata, serta mempertimbangkan dampak moral dari setiap tindakan. Dengan demikian,
internalisasi sesana tidak berhenti pada level kognitif, tetapi mulai merambah pada
pembentukan sikap dan orientasi batin.

Dalam konteks Desa Bengkala, proses internalisasi ini menjadi sangat relevan karena
pemangku tidak hanya berperan dalam ritual, tetapi juga memiliki posisi simbolik dalam
struktur sosial desa adat. Ketika pemangku mulai menghayati sesana sebagai landasan
swadharma, mereka menyadari bahwa keberadaan mereka menjadi rujukan moral bagi
masyarakat. Kesadaran ini menumbuhkan rasa tanggung jawab yang lebih besar untuk menjaga
integritas diri, tidak hanya demi kesucian ritual, tetapi juga demi keharmonisan sosial.

Pendampingan reflektif juga memperlihatkan bahwa internalisasi sesana kepemangkuan
merupakan proses yang gradual dan berkelanjutan. Tidak semua pemangku langsung
mengalami perubahan pemahaman yang sama. Namun, melalui dialog yang berulang dan
refleksi bersama, terbentuk kesadaran kolektif bahwa kepemangkuan menuntut konsistensi
antara ajaran dan praktik. Proses ini memperkuat dimensi pedagogis dalam pengabdian, di mana
pembelajaran nilai berlangsung melalui pengalaman, perenungan, dan interaksi sosial, bukan
melalui doktrinasi semata.

Dari perspektif etnopedagogis, internalisasi sesana kepemangkuan dapat dipahami sebagai
proses pembelajaran berbasis pengalaman religius. Pemangku belajar dari praktik mereka
sendiri, dari interaksi dengan umat, serta dari refleksi atas tantangan moral yang dihadapi.
Pendampingan dalam pengabdian ini berfungsi sebagai fasilitator yang membantu pemangku
menamai, memahami, dan mengartikulasikan pengalaman religius tersebut dalam kerangka
nilai dharma dan swadharma. Dengan demikian, sesana kepemangkuan menjadi pengetahuan
hidup (living knowledge) yang terus berkembang seiring dengan pengalaman pemangku.

Lebih jauh, proses internalisasi ini juga memperlihatkan pentingnya pendekatan dialogis
dalam pembinaan pemangku. Pemangku menunjukkan keterbukaan untuk merefleksikan

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 18



praktik kepemangkuan ketika mereka diposisikan sebagai mitra dialog, bukan sebagai objek
pembinaan. Hal ini menegaskan bahwa penguatan sesana kepemangkuan akan lebih efektif
apabila dilakukan melalui pendekatan partisipatoris yang menghargai pengalaman dan kearifan
lokal pemangku. Pendekatan semacam ini memungkinkan terjadinya integrasi antara ajaran
normatif Hindu dan konteks sosial-budaya setempat.

Secara keseluruhan, hasil pengabdian pada subbagian ini menunjukkan bahwa
internalisasi sesana kepemangkuan melalui pendampingan reflektif mampu menggeser
pemahaman pemangku dari orientasi ritualistik menuju kesadaran etika-spiritual yang lebih
mendalam. Sesana tidak lagi dipahami sebagai aturan eksternal yang membatasi, melainkan
sebagai pedoman internal yang membimbing pemangku dalam menjalankan swadharma secara
sadar dan bertanggung jawab. Proses ini menjadi fondasi penting bagi penguatan
kepemangkuan sebagai praktik religius yang bermakna, autentik, dan relevan dengan dinamika
kehidupan masyarakat Hindu kontemporer.

3. Sesana Kepemangkuan sebagai Landasan Swadharma Pemangku

Hasil pengabdian menunjukkan bahwa proses internalisasi sesana kepemangkuan yang
berlangsung secara reflektif berimplikasi langsung pada penguatan kesadaran swadharma
pemangku Hindu. Setelah melalui tahapan dialog dan pendampingan, pemangku mulai
memaknai swadharma bukan sekadar sebagai tugas formal untuk muput upacara, melainkan
sebagai panggilan moral dan spiritual yang melekat secara utuh pada identitas diri mereka.
Swadharma dipahami sebagai kewajiban suci yang mencakup dimensi ritual, etika personal, dan
tanggung jawab sosial dalam kehidupan bermasyarakat.

Dalam konteks ini, sesana kepemangkuan berfungsi sebagai kerangka normatif yang
memberi arah dan batasan bagi pelaksanaan swadharma. Sesana tidak lagi dipersepsikan sebagai
aturan eksternal yang bersifat membatasi, tetapi sebagai pedoman internal yang membimbing
pemangku dalam menghayati perannya secara sadar dan bertanggung jawab. Pemangku mulai
menyadari bahwa setiap tindakan, ucapan, dan keputusan yang mereka ambil —baik di dalam
maupun di luar ruang ritual —merupakan manifestasi dari swadharma yang harus selaras
dengan nilai-nilai dharma.

Kesadaran ini tampak dari perubahan cara pemangku merefleksikan perannya dalam
kehidupan sehari-hari. Pemangku tidak lagi membatasi kepemangkuan pada waktu dan tempat
tertentu, seperti saat berada di pura atau memimpin upacara. Sebaliknya, kepemangkuan
dipahami sebagai identitas moral yang melekat sepanjang waktu. Dengan demikian, sesana
kepemangkuan menjadi dasar etik yang menuntun pemangku dalam bersikap di tengah
keluarga, berinteraksi dalam masyarakat, serta mengambil peran dalam struktur adat dan sosial
desa.

Hasil pengabdian juga menunjukkan bahwa penguatan swadharma melalui sesana
kepemangkuan mendorong pemangku untuk lebih menekankan aspek keteladanan. Pemangku
mulai melihat dirinya sebagai figur yang tidak hanya bertugas melaksanakan ritual, tetapi juga
menjadi contoh hidup dari nilai-nilai Hindu. Kesadaran ini memperkuat komitmen pemangku
untuk menjaga kesucian pikiran, ucapan, dan perbuatan (tri kaya parisudha) sebagai wujud
konkret dari swadharma. Dengan demikian, sesana berfungsi sebagai jembatan antara ajaran
normatif Hindu dan praksis kehidupan nyata.

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 19



i}

ENGABOIAN KEPROA MASYARRKAT
S PRARRAM STUR) TEOLREI ninny

Dalam kerangka teoretis Hindu, swadharma pemangku memiliki dimensi ontologis dan
aksiologis. Secara ontologis, swadharma melekat pada keberadaan pemangku sebagai individu
yang dipanggil untuk menjalankan fungsi religius tertentu. Secara aksiologis, swadharma
menuntut pemangku untuk mengorientasikan seluruh tindakannya pada nilai kebaikan,
kesucian, dan keharmonisan. Sesana kepemangkuan menjadi instrumen utama yang
menghubungkan kedua dimensi tersebut, karena di dalamnya terkandung prinsip-prinsip etis
dan spiritual yang harus dihayati dan dipraktikkan.

Dalam konteks Desa Bengkala, penguatan swadharma pemangku melalui sesana
kepemangkuan memiliki implikasi sosial yang signifikan. Pemangku yang menghayati sesana
secara mendalam cenderung menunjukkan sikap rendah hati, adil, dan bijaksana dalam
berinteraksi dengan masyarakat. Hal ini memperkuat legitimasi moral pemangku di mata umat
dan meningkatkan kepercayaan masyarakat terhadap peran kepemangkuan. Swadharma
pemangku tidak lagi dipahami sebagai beban, tetapi sebagai sumber makna dan pengabdian
dalam kehidupan sosial-keagamaan.

Temuan ini juga menunjukkan bahwa sesana kepemangkuan berfungsi sebagai mekanisme
pengendalian diri (self-regulation) bagi pemangku. Dengan menjadikan sesana sebagai landasan
swadharma, pemangku memiliki kerangka etik yang jelas dalam menghadapi dilema moral dan
tekanan sosial. Pemangku menjadi lebih selektif dalam bertindak, lebih reflektif dalam
mengambil keputusan, dan lebih konsisten dalam menjaga integritas diri. Hal ini menegaskan
bahwa sesana kepemangkuan tidak hanya mengatur aspek ritual, tetapi juga membentuk
karakter dan kepribadian pemangku.

Lebih jauh, penguatan swadharma melalui sesana kepemangkuan juga berkontribusi pada
transformasi cara pandang pemangku terhadap pengabdian. Pemangku mulai memahami
bahwa pengabdian tidak diukur semata dari seberapa sering atau seberapa besar upacara yang
dipimpin, tetapi dari kualitas kesadaran dan ketulusan dalam menjalankan peran. Swadharma
dipahami sebagai jalan spiritual (sadhana) yang menuntut keselarasan antara niat, tindakan, dan

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 20



tujuan hidup. Dalam kerangka ini, sesana menjadi panduan yang menuntun pemangku dalam
menapaki jalan pengabdian tersebut secara konsisten.

Dari perspektif pembinaan keagamaan, hasil ini menunjukkan bahwa penguatan
swadharma pemangku tidak dapat dilepaskan dari penguatan pemahaman terhadap sesana
kepemangkuan. Program pembinaan yang hanya menekankan aspek teknis ritual berpotensi
menghasilkan pemangku yang kompeten secara prosedural, tetapi kurang memiliki kedalaman
etis dan spiritual. Sebaliknya, pembinaan yang menempatkan sesana sebagai landasan
swadharma mampu membentuk pemangku yang tidak hanya cakap secara ritual, tetapi juga
matang secara moral dan spiritual.

Secara keseluruhan, subbagian ini menegaskan bahwa sesana kepemangkuan memiliki
peran sentral sebagai landasan swadharma pemangku Hindu. Melalui internalisasi sesana,
swadharma tidak lagi dipahami secara sempit sebagai kewajiban fungsional, tetapi sebagai
panggilan hidup yang menyeluruh. Temuan ini memperkuat argumentasi bahwa
kepemangkuan merupakan praktik etika-spiritual yang hidup, di mana sesana berfungsi sebagai
fondasi nilai yang membimbing pemangku dalam menjalankan peran religiusnya secara autentik
dan bermakna.

4. Implikasi Sosial dan Keagamaan dari Penguatan Sesana Kepemangkuan

Penguatan pemahaman dan internalisasi sesana kepemangkuan sebagaimana dihasilkan
melalui kegiatan pengabdian ini membawa implikasi yang signifikan bagi kehidupan sosial dan
keagamaan masyarakat. Sesana kepemangkuan yang dipahami sebagai landasan swadharma
tidak hanya berdampak pada transformasi personal pemangku, tetapi juga memengaruhi relasi
sosial, struktur otoritas keagamaan, serta kualitas kehidupan religius komunitas secara kolektif.
Dalam konteks ini, kepemangkuan tampil bukan sekadar sebagai fungsi ritual, melainkan
sebagai institusi moral-spiritual yang berperan aktif dalam menjaga keharmonisan sosial dan
keberlanjutan nilai-nilai keagamaan Hindu.

Salah satu implikasi sosial yang paling menonjol adalah menguatnya legitimasi moral
pemangku di mata masyarakat. Pemangku yang menghayati sesana secara mendalam cenderung
menunjukkan konsistensi antara ajaran yang disampaikan dalam ritual dan perilaku sehari-hari.
Keteladanan ini memperkuat kepercayaan umat terhadap pemangku sebagai figur yang layak
dijadikan panutan, tidak hanya dalam konteks ritual, tetapi juga dalam pengambilan sikap etis
dan penyelesaian persoalan sosial. Dengan demikian, otoritas pemangku tidak lagi bertumpu
semata pada posisi struktural atau kemampuan teknis, tetapi pada integritas moral dan spiritual
yang diakui secara sosial.

Implikasi lain yang tidak kalah penting adalah terjadinya pergeseran pola relasi antara
pemangku dan umat. Penguatan sesana kepemangkuan mendorong pemangku untuk
memosisikan dirinya sebagai pelayan umat (sewaka dharma), bukan sebagai figur yang berjarak
atau bersifat elitis. Relasi keagamaan menjadi lebih dialogis dan partisipatif, di mana pemangku
tidak hanya memimpin upacara, tetapi juga berperan sebagai sumber refleksi nilai dan
pembimbing spiritual bagi masyarakat. Pola relasi ini memperkaya fungsi kepemangkuan
sebagai medium transmisi nilai-nilai dharma dalam kehidupan sehari-hari.

Dalam konteks kehidupan sosial desa adat, penguatan sesana kepemangkuan juga
berkontribusi pada terciptanya keharmonisan sosial. Pemangku yang berlandaskan swadharma
cenderung bersikap adil, bijaksana, dan tidak memihak dalam dinamika sosial yang kompleks.
Sikap ini penting terutama dalam situasi konflik atau perbedaan kepentingan di tingkat
komunitas. Keberadaan pemangku sebagai figur penyeimbang moral membantu menjaga

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 21



stabilitas sosial dan mencegah eskalasi konflik yang dapat mengganggu keharmonisan
masyarakat.

Implikasi keagamaan dari penguatan sesana kepemangkuan juga tampak pada
meningkatnya kualitas penghayatan ritual. Ritual tidak lagi dipahami semata sebagai rangkaian
simbolik yang harus dilaksanakan, tetapi sebagai ekspresi spiritual yang sarat makna. Pemangku
yang menghayati sesana sebagai landasan swadharma cenderung memimpin ritual dengan
kesadaran penuh, ketulusan niat, dan penghayatan batin yang mendalam. Hal ini berdampak
pada meningkatnya kualitas pengalaman religius umat, yang merasakan kehadiran dimensi
sakral secara lebih nyata dalam pelaksanaan upacara.

Selain itu, penguatan sesana kepemangkuan berimplikasi pada keberlanjutan tradisi
keagamaan Hindu. Dalam situasi perubahan sosial yang cepat, tradisi keagamaan sering kali
menghadapi tantangan berupa formalisasi berlebihan atau, sebaliknya, pengaburan nilai.
Pemangku yang memiliki pemahaman mendalam terhadap sesana berperan sebagai penjaga
keseimbangan antara pelestarian tradisi dan adaptasi kontekstual. Mereka mampu menjaga
esensi ajaran Hindu sambil merespons dinamika sosial secara bijaksana, sehingga tradisi tetap
hidup dan relevan.

Di Desa Bengkala, implikasi ini menjadi semakin nyata mengingat posisi pemangku yang
strategis dalam struktur sosial-keagamaan desa. Penguatan sesana kepemangkuan
memperkokoh peran pemangku sebagai simpul nilai yang menghubungkan dimensi adat,
agama, dan kehidupan sosial. Pemangku tidak hanya menjadi pelaksana upacara di pura, tetapi
juga menjadi referensi moral dalam kehidupan bermasyarakat. Hal ini memperkuat integrasi
antara agama dan adat sebagai fondasi kehidupan sosial desa.

Dari perspektif pendidikan keagamaan, implikasi penguatan sesana kepemangkuan juga
sangat relevan. Pemangku yang menghayati swadharma secara utuh berpotensi menjadi agen
edukasi nilai-nilai Hindu di tingkat komunitas. Melalui keteladanan dan interaksi sehari-hari,
pemangku mentransmisikan nilai etika, spiritualitas, dan kebajikan kepada generasi muda.
Dengan demikian, kepemangkuan berkontribusi langsung terhadap pembentukan karakter
religius masyarakat, tanpa harus bergantung sepenuhnya pada institusi pendidikan formal.

Implikasi lain yang bersifat struktural adalah munculnya kebutuhan untuk mereorientasi
program pembinaan pemangku. Hasil pengabdian ini menunjukkan bahwa pembinaan yang
efektif harus melampaui pelatihan teknis ritual dan mencakup penguatan pemahaman sesana
serta refleksi swadharma. Program pembinaan yang demikian tidak hanya meningkatkan
kompetensi pemangku, tetapi juga memperkuat peran kepemangkuan sebagai institusi moral
dalam kehidupan keagamaan Hindu. Hal ini penting untuk menjawab tantangan keberlanjutan
kepemangkuan di tengah perubahan sosial dan budaya.

Secara teoretis, implikasi sosial dan keagamaan dari penguatan sesana kepemangkuan
mempertegas bahwa agama tidak hanya berfungsi sebagai sistem kepercayaan, tetapi juga
sebagai sistem etika yang hidup dalam praktik sosial. Kepemangkuan menjadi locus di mana
nilai-nilai normatif Hindu berinteraksi dengan realitas sosial secara dinamis. Penguatan sesana
sebagai landasan swadharma memungkinkan kepemangkuan menjalankan fungsi
transformatifnya secara optimal, baik pada level individu maupun komunitas.

Dengan demikian, subbagian ini menegaskan bahwa penguatan sesana kepemangkuan
memiliki dampak yang luas dan mendalam bagi kehidupan sosial-keagamaan masyarakat.
Implikasi yang dihasilkan tidak hanya bersifat internal bagi pemangku, tetapi juga eksternal
dalam membentuk kualitas relasi sosial, penghayatan ritual, dan keberlanjutan nilai-nilai
keagamaan Hindu. Temuan ini sekaligus memperkuat argumen bahwa kepemangkuan yang

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 22



berlandaskan sesana dan swadharma merupakan pilar penting dalam menjaga keharmonisan
dan kebermaknaan kehidupan religius masyarakat Hindu Bali.

5. Diskusi Teoretis dan Kontribusi Ilmiah Pengabdian

Hasil pengabdian mengenai penguatan sesana kepemangkuan sebagai landasan
swadharma pemangku Hindu membuka ruang diskusi teoretis yang penting dalam kajian
agama, etika Hindu, dan studi kepemangkuan. Secara konseptual, temuan ini menegaskan
bahwa kepemangkuan tidak dapat direduksi menjadi peran ritual semata, melainkan harus
dipahami sebagai praktik etika-spiritual yang hidup dan kontekstual. Perspektif ini memperkaya
pemahaman akademik mengenai bagaimana ajaran normatif Hindu beroperasi dalam praktik
sosial-keagamaan masyarakat.

Dalam kerangka teologi Hindu, sesana kepemangkuan dapat diposisikan sebagai bentuk
konkret dari dharma normatif yang terpersonalisasi. Sesana tidak berdiri sebagai seperangkat
aturan abstrak, melainkan sebagai pedoman praksis yang mengarahkan individu pemangku
dalam menghayati swadharma-nya. Temuan pengabdian ini memperlihatkan bahwa ketika
sesana diinternalisasi secara reflektif, ia berfungsi sebagai mekanisme internal pembentuk
kesadaran moral, bukan sekadar alat kontrol eksternal. Hal ini memperkuat argumen bahwa
etika Hindu bersifat imanen dalam praktik kehidupan, bukan hanya normatif dalam teks.

Dari sudut pandang filsafat moral, penguatan sesana kepemangkuan menunjukkan
relevansi konsep etika kebajikan (virtue ethics) dalam konteks Hindu Bali. Pemangku yang
menghayati sesana tidak hanya mengikuti aturan, tetapi mengembangkan kualitas karakter
seperti ketulusan, pengendalian diri, kebijaksanaan, dan tanggung jawab. Swadharma
pemangku dalam konteks ini bukan sekadar kewajiban fungsional, tetapi ekspresi dari karakter
etis yang terbentuk melalui latihan spiritual dan refleksi berkelanjutan. Dengan demikian,
kepemangkuan dapat dipahami sebagai praktik pembentukan subjek moral dalam tradisi Hindu.

Secara sosiologis, temuan ini juga memperkaya diskursus mengenai otoritas keagamaan di
tingkat komunitas. Otoritas pemangku tidak hanya bersumber dari struktur adat atau legitimasi
ritual, tetapi juga dari integritas moral yang dihasilkan melalui penghayatan sesana. Hal ini
menegaskan bahwa otoritas keagamaan bersifat relasional dan performatif, dibangun melalui
konsistensi antara ajaran dan tindakan. Perspektif ini relevan untuk memahami dinamika
kepemimpinan keagamaan di masyarakat tradisional yang tengah berhadapan dengan
perubahan sosial.

Kontribusi teoretis lainnya terletak pada integrasi antara kajian normatif dan empiris.
Selama ini, studi tentang kepemangkuan cenderung terfragmentasi antara analisis teks
keagamaan dan deskripsi praktik ritual. Pengabdian ini menunjukkan bahwa sesana
kepemangkuan dapat menjadi titik temu antara keduanya. Dengan menempatkan sesana sebagai
landasan swadharma, penelitian ini menjembatani ajaran normatif Hindu dengan praktik
kepemangkuan aktual, sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih utuh dan kontekstual.

Dalam konteks pengabdian kepada masyarakat, temuan ini juga memberikan kontribusi
metodologis yang signifikan. Pendekatan reflektif-dialogis terbukti efektif dalam menggali dan
memperkuat kesadaran etis pemangku. Metode ini menegaskan bahwa pengabdian berbasis
agama dan budaya tidak cukup dilakukan melalui transfer pengetahuan satu arah, tetapi harus
melibatkan proses refleksi bersama yang menghargai pengalaman religius subjek pengabdian.
Dengan demikian, pengabdian berfungsi tidak hanya sebagai sarana pemberdayaan, tetapi juga
sebagai ruang produksi pengetahuan (knowledge co-creation).

Kontribusi ilmiah pengabdian ini juga relevan bagi pengembangan studi etnopedagogi
spiritual. Proses internalisasi sesana kepemangkuan menunjukkan bahwa pembelajaran nilai

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 23



religius berlangsung secara kontekstual melalui pengalaman hidup, praktik ritual, dan interaksi
sosial. Pemangku belajar bukan melalui kurikulum formal, tetapi melalui refleksi atas peran dan
tanggung jawabnya dalam komunitas. Temuan ini memperkaya wacana tentang pendidikan
nilai berbasis komunitas dan kearifan lokal dalam konteks Hindu Bali.

Lebih lanjut, pengabdian ini memberikan sumbangan penting bagi kajian keberlanjutan
tradisi keagamaan. Dengan menekankan sesana sebagai landasan swadharma, kepemangkuan
diposisikan sebagai institusi dinamis yang mampu beradaptasi tanpa kehilangan esensi.
Pemangku yang memahami sesana secara mendalam mampu menjaga keseimbangan antara
pelestarian tradisi dan respons terhadap perubahan sosial. Perspektif ini penting untuk
menghindari dua ekstrem, yaitu konservatisme ritual yang kaku dan pragmatisme keagamaan
yang dangkal.

Dalam konteks lokal Desa Bengkala, kontribusi ilmiah pengabdian ini terletak pada
penyediaan model konseptual kepemangkuan berbasis swadharma yang dapat direplikasi atau
diuji di konteks desa adat lainnya. Meskipun bersifat kontekstual, temuan ini memiliki potensi
generalisasi analitis, khususnya bagi masyarakat Hindu yang memiliki struktur kepemangkuan
serupa. Dengan demikian, penelitian ini membuka peluang bagi studi komparatif tentang
kepemangkuan di berbagai wilayah Bali maupun Nusantara.

Secara lebih luas, diskusi ini menegaskan bahwa agama Hindu, melalui institusi
kepemangkuan, memiliki kapasitas internal untuk membangun etika sosial yang relevan dengan
tantangan kontemporer. Sesana kepemangkuan sebagai landasan swadharma menunjukkan
bahwa transformasi sosial dan moral dapat dimulai dari penguatan peran-peran keagamaan di
tingkat lokal. Hal ini memperkuat posisi agama sebagai sumber etika publik, bukan hanya
sebagai sistem ritual privat.

Dengan demikian, Subbagian ini menegaskan bahwa kontribusi pengabdian tidak berhenti
pada peningkatan kapasitas pemangku secara individual, tetapi juga pada pengayaan wacana
akademik tentang agama, etika, dan masyarakat. Penguatan sesana kepemangkuan sebagai
landasan swadharma pemangku Hindu memberikan perspektif baru yang integratif,
kontekstual, dan reflektif dalam memahami kepemangkuan sebagai praktik etika-spiritual yang
hidup. Temuan ini sekaligus membuka ruang penelitian lanjutan untuk memperdalam dan
memperluas kajian kepemangkuan dalam kerangka ilmu agama dan budaya.

IV.SIMPULAN

Pengabdian ini menyimpulkan bahwa sesana kepemangkuan memiliki peran fundamental
sebagai landasan swadharma pemangku Hindu, baik dalam dimensi ritual, etika personal,
maupun tanggung jawab sosial-keagamaan. Temuan menunjukkan bahwa pemahaman awal
pemangku di Desa Bengkala masih cenderung bersifat ritualistik dan teknis, sehingga sesana
lebih dipahami sebagai aturan formal dalam pelaksanaan upacara. Kondisi ini mengakibatkan
swadharma pemangku belum sepenuhnya dihayati sebagai panggilan moral-spiritual yang
melekat secara utuh pada identitas kepemangkuan.

Melalui pendekatan pengabdian berbasis komunitas dengan pendampingan reflektif-
dialogis, terjadi proses internalisasi sesana kepemangkuan yang signifikan. Pemangku mulai
memaknai sesana sebagai sistem nilai etika dan spiritual yang membimbing seluruh aspek
kehidupan, tidak terbatas pada ruang dan waktu ritual. Proses ini menumbuhkan kesadaran
bahwa swadharma pemangku merupakan kewajiban suci yang menuntut konsistensi antara
pikiran, ucapan, dan perbuatan dalam kehidupan sosial-keagamaan sehari-hari. Dengan

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 24



demikian, sesana berfungsi sebagai pedoman internal yang membentuk integritas, keteladanan,
dan kesadaran diri pemangku.

Penguatan sesana kepemangkuan juga membawa implikasi sosial dan keagamaan yang
luas. Pemangku yang menghayati swadharma secara reflektif menunjukkan peningkatan
legitimasi moral, kualitas relasi dengan umat, serta peran yang lebih konstruktif dalam menjaga
keharmonisan sosial desa adat. Kepemangkuan tidak lagi dipahami semata sebagai fungsi
seremonial, melainkan sebagai institusi etika-spiritual yang berkontribusi pada keberlanjutan
nilai-nilai Hindu di tengah dinamika perubahan sosial.

Secara teoretis, pengabdian ini menegaskan bahwa kepemangkuan merupakan praktik
etika-spiritual yang hidup (lived ethics), di mana ajaran normatif Hindu teraktualisasi melalui
pengalaman, refleksi, dan tindakan sosial. Kontribusi ilmiah pengabdian ini terletak pada
integrasi antara kajian normatif dan empiris, serta pada penegasan sesana kepemangkuan
sebagai fondasi pembentukan subjek moral dalam tradisi Hindu Bali. Secara praktis, hasil
pengabdian ini merekomendasikan perlunya reorientasi pembinaan pemangku yang tidak hanya
menekankan kompetensi ritual, tetapi juga penguatan kesadaran etis dan spiritual berbasis
sesana dan swadharma.

Dengan demikian, penguatan sesana kepemangkuan sebagai landasan swadharma
pemangku Hindu menjadi strategi penting dalam menjaga kualitas kepemangkuan, memperkuat
kehidupan religius masyarakat, serta memastikan keberlanjutan tradisi Hindu yang bermakna,
kontekstual, dan berorientasi pada nilai dharma.

DAFTAR PUSTAKA

Arwati, N. M. S. (2017). Etika dan moralitas dalam ajaran Hindu. Denpasar: Pustaka Bali Post.

Barker, C. (2012). Cultural studies: Theory and practice (4th ed.). London: SAGE Publications.

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five
approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications.

Donder, I. K. (2012). Teologi Hindu: Konsep dan praksis. Denpasar: Pustaka Bali Post.

Eliade, M. (1959). The sacred and the profane: The nature of religion (W. R. Trask, Trans.). New York,
NY: Harcourt, Brace & World.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York, NY: Basic Books.

Giddens, A. (1984). The constitution of society: Outline of the theory of structuration. Cambridge:
Polity Press.

Hadiwijono, H. (1995). Agama Hindu dan Buddha. Jakarta: BPK Gunung Mulia.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi revisi). Jakarta: Rineka Cipta.

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Beverly Hills, CA: SAGE Publications.

Pitana, I. G. (1994). Dinamika masyarakat dan kebudayaan Bali. Denpasar: Bali Post.

Radhakrishnan, S. (1951). Indian philosophy (Vol. 1-2). London: George Allen & Unwin.

Sudarsana, 1. K. (2018). Penguatan pendidikan karakter melalui pendidikan agama Hindu. Denpasar:
Jayapangus Press.

Sutrisno, M. (2016). Etika: Filsafat moral. Yogyakarta: Kanisius.

Triguna, I. B. G. Y. (2000). Teori tentang simbol. Denpasar: Widya Dharma.

Triguna, I. B. G. Y. (2011). Strategi Hindu. Denpasar: Pustaka Bali Post.

Upanisad. (2008). Upanisad-Upanisad utama (Alih bahasa dan tafsir). Surabaya: Paramita.

Wiana, I. K. (2004). Makna upacara yadnya dalam agama Hindu. Surabaya: Paramita.

Wiana, I. K. (2010). Dharma, bhakti, dan karma dalam Hindu. Denpasar: Pustaka Bali Post.

PANAKAWAN : Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat, 2 (1) 2025 | 25



