Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

PEMERTAHANAN PERKAWINAN ENDOGAMI DI DESA ADAT
TENGANAN PEGRINGSINGAN DESA TENGANAN
KECAMATAN MANGGIS KABUPATEN KARANGASEM

I Nyoman Sender
Universitas Hindu Negeri | Gusti Bagus Sugriwa Denpasar
Email: nyomansender@gmail.com

ABSTRACT

This study aims to examine the persistence of endogamous marriage in Tenganan
Pegringsingan Traditional Village, Tenganan Village, Manggis District, Karangasem Regency.
Amid social change and the increasing acceptance of exogamous marriage in Balinese society,
the people of Tenganan Pegringsingan consistently maintain village-based endogamous
marriage as a core element of their Bali Aga cultural identity. This research employs a qualitative
approach with a descriptive-analytical method. Data were collected through participant
observation, in-depth interviews with traditional leaders, community figures, temple priests, and
couples involved in endogamous marriages, as well as document analysis of awig-awig and
customary records. The findings reveal that the persistence of endogamous marriage is driven by
several key factors, including the preservation of tradition and cultural identity, adherence to
customary law, the strengthening of village membership structures, and the protection of
collective village resources. The process of endogamous marriage is carried out through pre-
matrital stages, customary rituals, and social-religious legitimation involving the wider village
community. The implications of maintaining endogamous marriage include the reinforcement of
social solidarity and collective identity, while also generating limitations on individual choice and
potential internal kinship conflicts. This study concludes that endogamous marriage represents
an adaptive cultural strategy for sustaining the continuity of traditional villages amid ongoing social
change.
Keywords: endogamous marriage, traditional village, Tenganan Pegringsingan, tradition,

Bali Aga

PENDAHULUAN

Perkawinan merupakan salah satu institusi sosial yang paling fundamental dalam
kehidupan manusia karena tidak hanya menyangkut hubungan personal antara dua individu,
tetapi juga melibatkan dimensi sosial, budaya, religius, dan hukum yang lebih luas (Goode, 1982;
Horton & Hunt, 1996). Dalam perspektif antropologi, perkawinan dipahami sebagai mekanisme
sosial untuk mengatur relasi antarindividu, kesinambungan keturunan, serta pewarisan nilai dan
norma budaya dalam suatu masyarakat (Koentjaraningrat, 2009). Namun, seiring dengan
perkembangan modernisasi dan globalisasi, institusi perkawinan mengalami perubahan yang
signifikan, baik dari segi pola, makna, maupun praktik sosialnya. Mobilitas sosial, pendidikan, dan
interaksi lintas budaya telah mendorong terjadinya pergeseran dari sistem perkawinan yang
tertutup menuju sistem yang lebih terbuka (Giddens, 1991).

Perubahan tersebut juga berlangsung dalam masyarakat Bali, yang secara historis memiliki
sistem sosial dan budaya yang kuat dalam mengatur praktik perkawinan. Pada masa lalu,
perkawinan di Bali sangat dipengaruhi oleh sistem stratifikasi sosial yang dikenal dengan catur
wangsa, sehingga pemilihan pasangan hidup dibatasi oleh pertimbangan keturunan dan status
sosial (Friederich, 1959). Namun, seiring dengan perubahan sosial dan kebijakan hukum adat,
praktik perkawinan di Bali mengalami transformasi yang cukup signifikan. Penghapusan sanksi
adat seperti asupundung dan alangkahi karang hulu pada pertengahan abad ke-20
mencerminkan adanya penyesuaian nilai-nilai adat dengan prinsip kemanusiaan dan keadilan


mailto:nyomansender@gmail.com

Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

sosial modern (Dwipayana, 2001). Hal ini menunjukkan bahwa adat di Bali tidak bersifat statis,
melainkan dinamis dan terus bernegosiasi dengan perubahan zaman.

Meskipun demikian, perubahan dalam praktik perkawinan tidak terjadi secara merata di
seluruh komunitas adat di Bali. Di tengah kecenderungan masyarakat Bali yang semakin terbuka
terhadap perkawinan eksogami, Desa Adat Tenganan Pegringsingan justru tetap
mempertahankan sistem perkawinan endogami desa. Tenganan Pegringsingan, sebagai salah
satu desa Bali Aga, dikenal memiliki sistem sosial-budaya yang relatif konservatif dan kuat dalam
menjaga tradisi leluhur (Ardika, 2015). Dalam konteks ini, perkawinan endogami dipandang
sebagai bentuk perkawinan yang ideal dan bermartabat, sementara perkawinan eksogami
dianggap sebagai pelanggaran terhadap awig-awig desa dan dikenai sanksi adat tertentu
(Yogantara & Mahayoga, 2014).

Pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan tidak semata-
mata didasarkan pada kebiasaan turun-temurun, tetapi juga dilandasi oleh pertimbangan sosial,
budaya, dan religius yang mendalam. Perkawinan endogami diyakini mampu menjaga kemurnian
komunitas, memperkuat ikatan kekerabatan, serta memastikan bahwa hak dan kewajiban krama
desa tetap berada dalam lingkup masyarakat adat itu sendiri (Sudarma et al., 2021). Selain itu,
sistem ini juga berfungsi untuk menambah jumlah krama inti desa dan menjaga keberlanjutan
struktur sosial adat. Dalam perspektif antropologi, praktik endogami semacam ini merupakan
salah satu bentuk strategi budaya untuk mempertahankan identitas kolektif suatu komunitas
(Clayton, 1975; Morgan, 1994).

Di sisi lain, pemertahanan perkawinan endogami juga membawa implikasi sosial yang
kompleks. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa perkawinan endogami dapat memperkuat
solidaritas sosial dan hubungan kekerabatan, tetapi juga berpotensi menimbulkan keterbatasan
dalam pilihan pasangan hidup serta meningkatkan risiko konflik keluarga apabila terjadi
perceraian atau disharmoni rumah tangga (Hidayatulloh & Sabtiani, 2022). Dalam konteks
masyarakat adat yang memiliki jaringan kekerabatan yang rapat, konflik dalam rumah tangga
tidak jarang berdampak luas terhadap hubungan sosial antar keluarga dan komunitas (Rachman,
2016). Oleh karena itu, praktik perkawinan endogami perlu dipahami secara kritis dengan
mempertimbangkan dampak positif dan negatifnya secara seimbang.

Kajian mengenai perkawinan endogami telah dilakukan oleh sejumlah peneliti dengan
berbagai pendekatan, mulai dari perspektif hukum adat, agama, hingga kesehatan dan
keharmonisan keluarga. Darussalam (2017), misalnya, menyoroti implikasi kesehatan dan
pandangan agama terhadap perkawinan endogami, sementara Maksum (2021) menekankan
peran keluarga dan faktor sosial dalam pemilihan pasangan endogami. Penelitian lain juga
mengungkap bahwa perkawinan endogami sering dipertahankan sebagai sarana untuk menjaga
kemurnian keturunan dan kekayaan keluarga (Azhari, 2013). Namun, sebagian besar penelitian
tersebut masih bersifat parsial dan belum mengintegrasikan secara utuh aspek alasan
pemertahanan, proses pelaksanaan, dan implikasi sosial-budaya dalam satu kerangka analisis
yang komprehensif.

Dalam konteks Desa Adat Tenganan Pegringsingan, penelitian mengenai perkawinan
endogami memang telah dilakukan, terutama yang berfokus pada proses ritual dan kedudukan
sosial krama desa (Yogantara & Mahayoga, 2014). Namun demikian, kajian yang menempatkan
perkawinan endogami sebagai strategi budaya dalam mempertahankan identitas desa adat Bali
Aga di tengah arus perubahan sosial modern masih relatif terbatas. Padahal, menurut Berger dan
Luckmann (1966), praktik sosial yang terus direproduksi dan dilegitimasi secara kolektif
merupakan hasil dari konstruksi sosial yang memiliki makna mendalam bagi pelaku budaya itu
sendiri.

Pemertahanan perkawinan endogami di Tenganan Pegringsingan juga tidak dapat
dilepaskan dari keberadaan awig-awig sebagai sistem norma adat yang mengatur kehidupan
sosial dan religius masyarakat. Awig-awig berfungsi tidak hanya sebagai aturan hukum adat,
tetapi juga sebagai instrumen legitimasi budaya yang memperkuat kepatuhan kolektif masyarakat




Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

terhadap nilai-nilai leluhur (Koentjaraningrat, 1990). Dalam perspektif teori praktik sosial, tradisi
dipertahankan melalui proses internalisasi nilai, habitus, dan praktik yang terus direproduksi
dalam kehidupan sehari-hari masyarakat (Bourdieu, 1977).

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian mengenai pemertahanan perkawinan endogami di
Desa Adat Tenganan Pegringsingan menjadi relevan dan penting untuk dilakukan. Penelitian ini
tidak hanya bertujuan untuk mendeskripsikan praktik perkawinan endogami, tetapi juga untuk
menganalisis secara mendalam alasan-alasan pemertahanannya, proses pelaksanaannya, serta
implikasi sosial dan kultural yang ditimbulkannya. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
mampu memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan kajian antropologi agama dan
budaya Hindu, sekaligus memberikan pemahaman praktis mengenai dinamika pelestarian tradisi
di tengah perubahan sosial yang semakin kompleks (Sztompka, 2007).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif-analitis, yang
bertujuan untuk memahami secara mendalam fenomena pemertahanan perkawinan endogami di
Desa Adat Tenganan Pegringsingan, Desa Tenganan, Kecamatan Manggis, Kabupaten
Karangasem. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada makna, nilai, dan
praktik sosial-budaya yang hidup dan dipahami oleh masyarakat adat setempat. Lokasi penelitian
ditentukan secara purposive dengan pertimbangan bahwa Desa Adat Tenganan Pegringsingan
merupakan komunitas Bali Aga yang secara konsisten mempertahankan sistem perkawinan
endogami desa. Data penelitian bersumber dari data primer dan sekunder. Data primer diperoleh
melalui observasi partisipatif dan wawancara mendalam dengan informan kunci, yang meliputi
prajuru adat, tokoh masyarakat, pemangku, serta pasangan yang terlibat langsung dalam praktik
perkawinan endogami. Data sekunder diperoleh melalui studi dokumen, seperti awig-awig desa,
arsip adat, serta hasil penelitian dan literatur ilmiah yang relevan. Analisis data dilakukan secara
kualitatif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara
interpretatif. Proses analisis dilakukan secara simultan sejak tahap pengumpulan data hingga
tahap penulisan hasil penelitian untuk menangkap pola, tema, dan makna yang muncul dari data
lapangan. Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan metode, dengan
membandingkan hasil observasi, wawancara, dan dokumen untuk memastikan konsistensi
temuan. Peneliti berperan sebagai instrumen utama penelitian dengan tetap menjaga
objektivitas, etika penelitian, serta sensitivitas budaya selama proses pengumpulan dan analisis
data. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang
komprehensif mengenai alasan, proses, dan implikasi pemertahanan perkawinan endogami
dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat Desa Adat Tenganan Pegringsingan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1 Gambaran Umum Praktik Perkawinan Endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan

Perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan merupakan salah satu
praktik sosial-budaya yang hingga kini tetap dipertahankan secara konsisten oleh masyarakat
setempat. Praktik ini mengharuskan warga desa untuk melangsungkan perkawinan dengan
sesama warga Desa Adat Tenganan Pegringsingan dan melarang perkawinan dengan pihak luar
desa. Dalam struktur sosial masyarakat Tenganan, perkawinan endogami tidak sekadar dipahami
sebagai pilihan pribadi, melainkan sebagai kewajiban adat yang mengikat seluruh krama desa.
Oleh karena itu, perkawinan endogami memiliki kedudukan yang sangat penting dalam menjaga
keberlanjutan sistem sosial, budaya, dan religius desa adat.

Secara sosial, perkawinan endogami dipandang sebagai bentuk perkawinan yang paling
ideal dan bermartabat. Pasangan yang melangsungkan perkawinan endogami memperoleh
pengakuan penuh sebagai krama desa inti, dengan hak dan kewajiban adat yang melekat di
dalamnya. Status ini memberikan akses terhadap berbagai hak kolektif desa, seperti hak atas
karang desa, keterlibatan dalam sangkepan adat, serta partisipasi penuh dalam upacara



Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

keagamaan dan kegiatan sosial desa. Sebaliknya, mereka yang melanggar ketentuan
perkawinan endogami dan memilih pasangan dari luar desa akan dikenai sanksi adat, baik
berupa pengurangan hak adat maupun bentuk sanksi sosial lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa
perkawinan endogami berfungsi sebagai mekanisme seleksi sosial dalam mempertahankan
struktur keanggotaan desa adat.

Dalam konteks budaya, perkawinan endogami merupakan bagian integral dari identitas
Desa Adat Tenganan Pegringsingan sebagai komunitas Bali Aga. Praktik ini diyakini sebagai
warisan leluhur yang harus dijaga dan dilestarikan sebagai bentuk penghormatan terhadap nilai-
nilai adat yang telah diwariskan secara turun-temurun. Masyarakat Tenganan memandang
bahwa keberlangsungan desa adat tidak hanya ditentukan oleh keberadaan fisik wilayah, tetapi
juga oleh konsistensi pelaksanaan tradisi, termasuk sistem perkawinan. Oleh karena itu,
perkawinan endogami menjadi simbol keberlanjutan budaya dan penanda identitas kolektif yang
membedakan Tenganan Pegringsingan dari desa-desa adat Bali lainnya.

Selain itu, praktik perkawinan endogami juga memiliki dimensi religius yang kuat.
Perkawinan dipahami sebagai bagian dari pelaksanaan ajaran agama Hindu yang terintegrasi
dengan adat istiadat desa. Setiap tahapan dalam perkawinan endogami mengandung makna
simbolik dan religius yang berkaitan dengan penyucian diri, harmonisasi hubungan manusia
dengan sesama, alam, dan Tuhan. Keterlibatan prajuru adat dan pemangku dalam prosesi
perkawinan menunjukkan bahwa perkawinan endogami tidak hanya bersifat profan, tetapi juga
sakral, karena menjadi bagian dari tatanan kosmis yang dijaga oleh desa adat.

Dengan demikian, praktik perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan
tidak dapat dilepaskan dari keseluruhan sistem sosial, budaya, dan religius masyarakat setempat.
Perkawinan endogami berfungsi sebagai instrumen pemertahanan identitas adat, penguatan
solidaritas sosial, serta mekanisme kontrol sosial yang menjaga keteraturan kehidupan desa.
Gambaran umum ini menunjukkan bahwa perkawinan endogami bukan sekadar tradisi yang
diwariskan secara pasif, melainkan praktik sosial yang secara aktif direproduksi dan dimaknai
oleh masyarakat sebagai bagian dari strategi budaya dalam mempertahankan keberlanjutan
desa adat di tengah perubahan sosial yang terus berlangsung.

3.3 Alasan-Alasan Pemertahanan Perkawinan Endogami di Desa Adat Tenganan
Pegringsingan

Pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan didasarkan
pada kesadaran kolektif masyarakat akan pentingnya menjaga keberlanjutan tradisi dan identitas
budaya desa adat. Bagi masyarakat Tenganan, perkawinan endogami bukan sekadar praktik
sosial, melainkan bagian dari sistem nilai yang diwariskan oleh leluhur dan harus dijaga sebagai
bentuk tanggung jawab moral dan kultural. Tradisi ini dipahami sebagai fondasi utama yang
membedakan Tenganan Pegringsingan dari komunitas lain di Bali. Oleh karena itu, menjaga
perkawinan endogami berarti menjaga eksistensi desa adat itu sendiri agar tidak kehilangan jati
diri di tengah arus perubahan sosial dan budaya.

Alasan lain yang sangat kuat adalah ketaatan terhadap awig-awig desa sebagai hukum
adat yang mengatur seluruh aspek kehidupan masyarakat, termasuk perkawinan. Awig-awig
dipandang sebagai sumber legitimasi tertinggi dalam tata kehidupan desa adat, sehingga
kepatuhan terhadap aturan perkawinan endogami merupakan bentuk kepatuhan terhadap
otoritas adat dan leluhur. Masyarakat Tenganan meyakini bahwa pelanggaran terhadap awig-
awig tidak hanya berdampak sosial, tetapi juga dapat mengganggu keseimbangan kosmis dan
keharmonisan kehidupan desa. Dengan demikian, perkawinan endogami dijalankan bukan
semata karena paksaan, melainkan karena internalisasi nilai adat yang telah mengakar kuat
dalam kesadaran kolektif masyarakat.

Selain faktor tradisi dan ketaatan adat, pemertahanan perkawinan endogami juga dilandasi
oleh kepentingan menjaga struktur sosial dan keanggotaan krama desa. Perkawinan endogami
berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk memastikan bahwa hak dan kewajiban adat tetap
berada di dalam komunitas desa. Melalui sistem ini, keanggotaan krama inti desa dapat




Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

dipertahankan secara berkelanjutan, sehingga struktur sosial adat tetap stabil. Pasangan yang
menikah secara endogami memiliki kedudukan yang jelas dalam struktur desa, termasuk hak
atas karang desa, kewajiban ngayah, serta keterlibatan penuh dalam kegiatan adat dan
keagamaan. Hal ini menunjukkan bahwa perkawinan endogami memiliki fungsi strategis dalam
menjaga keteraturan sosial desa adat.

Alasan berikutnya berkaitan dengan upaya menjaga harta dan sumber daya desa agar tidak
keluar dari komunitas adat. Dalam masyarakat Tenganan Pegringsingan, tanah, karang desa,
dan berbagai aset adat dipandang sebagai milik kolektif yang harus dijaga bersama. Perkawinan
endogami dianggap sebagai cara efektif untuk mencegah peralihan hak atas sumber daya
tersebut kepada pihak luar desa. Dengan demikian, sistem perkawinan ini berperan penting
dalam menjaga kemandirian ekonomi dan keberlanjutan pengelolaan sumber daya desa adat.
Aspek ini menunjukkan bahwa perkawinan endogami tidak hanya memiliki dimensi budaya dan
religius, tetapi juga dimensi ekonomi yang signifikan.

Di samping itu, pemertahanan perkawinan endogami juga didorong oleh keinginan
masyarakat untuk memperkuat solidaritas dan kohesi sosial internal. Perkawinan di dalam
lingkungan desa memungkinkan terjalinnya hubungan kekerabatan yang erat antarwarga,
sehingga memudahkan koordinasi sosial dan pelaksanaan kewajiban adat secara kolektif. Ikatan
kekerabatan yang rapat dianggap mampu meminimalkan konflik sosial dan memperkuat rasa
kebersamaan dalam menghadapi berbagai tantangan kehidupan desa. Dalam konteks ini,
perkawinan endogami dipahami sebagai sarana untuk memperkokoh jaringan sosial yang
menjadi modal penting dalam menjaga keharmonisan dan stabilitas desa adat.

Dengan demikian, alasan-alasan pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat
Tenganan Pegringsingan bersifat multidimensional, mencakup aspek budaya, adat, sosial,
ekonomi, dan religius. Pemertahanan ini tidak dapat dipahami sebagai bentuk penolakan
terhadap perubahan, melainkan sebagai strategi budaya yang secara sadar dipilih oleh
masyarakat untuk menjaga keseimbangan antara keberlanjutan tradisi dan dinamika kehidupan
sosial. Temuan ini menunjukkan bahwa perkawinan endogami di Tenganan Pegringsingan
merupakan praktik sosial yang hidup, adaptif, dan memiliki makna strategis dalam
mempertahankan eksistensi desa adat di tengah perubahan sosial yang terus berlangsung.

3.4 Proses Pelaksanaan Perkawinan Endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan

Proses pelaksanaan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan
berlangsung melalui tahapan-tahapan adat yang terstruktur dan sarat makna sosial serta religius.
Perkawinan tidak dipahami sebagai peristiwa individual semata, melainkan sebagai peristiwa
komunal yang melibatkan keluarga, prajuru adat, pemangku, dan seluruh komunitas desa. Setiap
tahapan dalam proses perkawinan endogami diatur secara ketat dalam awig-awig desa dan
diwariskan secara turun-temurun sebagai bagian dari sistem adat yang mengikat kehidupan
masyarakat Tenganan Pegringsingan (Yogantara & Mahayoga, 2014). Hal ini menunjukkan
bahwa proses perkawinan merupakan bagian integral dari mekanisme reproduksi sosial dan
budaya desa adat.

Tahap awal dalam proses perkawinan endogami dikenal melalui sistem matruna nyoman
bagi pemuda dan daha bagi gadis. Tahapan ini berfungsi sebagai proses pendidikan sosial dan
moral bagi generasi muda sebelum memasuki kehidupan berumah tangga. Dalam tahap ini, para
teruna dan daha dibina secara kolektif untuk memahami nilai-nilai adat, etika pergaulan, tanggung
jawab sosial, serta kewaijiban religius sebagai calon krama desa. Proses ini menunjukkan bahwa
perkawinan endogami tidak hanya berorientasi pada ikatan pasangan, tetapi juga pada
pembentukan karakter individu agar selaras dengan norma dan nilai desa adat (Koentjaraningrat,
2009). Dengan demikian, tahap pra-perkawinan berfungsi sebagai mekanisme seleksi sosial
sekaligus internalisasi nilai budaya.

Setelah melalui tahap matruna nyoman dan daha, proses perkawinan dilanjutkan dengan
penentuan hari baik (dewasa ayu) dan rangkaian prosesi adat yang melibatkan keluarga kedua



Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

mempelai serta prajuru adat. Tahapan ritual perkawinan umumnya meliputi tahap awal, tahap inti,
dan tahap akhir, yang masing-masing memiliki fungsi simbolik dan religius. Pada tahap inti,
dilaksanakan upacara-upacara penyucian dan pengesahan perkawinan yang menegaskan status
pasangan sebagai suami istri sekaligus sebagai krama desa yang sah. Ritual ini mencerminkan
pandangan masyarakat Tenganan bahwa perkawinan merupakan bagian dari pelaksanaan
ajaran agama Hindu yang terintegrasi dengan adat istiadat lokal (Sudiana, 2010).

Keterlibatan prajuru adat dan pemangku dalam setiap tahapan perkawinan endogami
menunjukkan adanya relasi erat antara struktur kekuasaan adat dan praktik keagamaan. Prajuru
adat berperan dalam memastikan bahwa seluruh proses perkawinan berjalan sesuai dengan
awig-awig, sementara pemangku berperan dalam memimpin ritual keagamaan dan menjaga
kesakralan prosesi perkawinan. Peran aktor-aktor ini menegaskan bahwa perkawinan endogami
bukan hanya peristiwa sosial, tetapi juga peristiwa religius yang memiliki implikasi kosmis bagi
keseimbangan kehidupan desa (Geertz, 1973). Dengan demikian, legitimasi perkawinan tidak
hanya bersumber dari kesepakatan keluarga, tetapi juga dari pengakuan adat dan agama.

Selain itu, proses pelaksanaan perkawinan endogami juga menegaskan fungsi kontrol
sosial dalam masyarakat Tenganan Pegringsingan. Melalui pengawasan kolektif dan keterlibatan
komunitas desa, setiap perkawinan dipastikan sesuai dengan norma adat yang berlaku.
Pelanggaran terhadap ketentuan perkawinan endogami akan berdampak pada status sosial
pasangan dan keluarganya, baik dalam bentuk sanksi adat maupun pengurangan hak-hak sosial
tertentu (Sudarma et al.,, 2021). Mekanisme ini menunjukkan bahwa proses perkawinan
endogami berfungsi sebagai alat pengendalian sosial untuk menjaga keteraturan dan stabilitas
kehidupan desa.

Dalam perspektif teori praktik sosial, proses perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan
Pegringsingan dapat dipahami sebagai praktik yang terus direproduksi melalui kebiasaan, ritual,
dan kepatuhan kolektif masyarakat terhadap adat (Bourdieu, 1977). Proses ini tidak hanya
mempertahankan struktur sosial yang ada, tetapi juga mereproduksi nilai-nilai budaya dan
identitas kolektif desa adat. Dengan demikian, pelaksanaan perkawinan endogami bukanlah
praktik yang bersifat statis, melainkan proses sosial yang hidup dan dinamis, yang secara terus-
menerus dimaknai dan dijalankan oleh masyarakat sebagai bagian dari strategi budaya dalam
menjaga keberlanjutan desa adat di tengah perubahan sosial.

3.5 Implikasi Pemertahanan Perkawinan Endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan
Pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan membawa
implikasi sosial yang signifikan terhadap pola hubungan kekerabatan dan kehidupan
bermasyarakat. Salah satu implikasi utama adalah terbentuknya jaringan kekerabatan yang relatif
terbatas namun sangat kuat secara internal. Hubungan antarwarga desa menjadi lebih erat
karena didasarkan pada ikatan darah dan perkawinan yang berulang dalam lingkup komunitas
yang sama. Kondisi ini memperkuat solidaritas sosial dan memudahkan koordinasi dalam
pelaksanaan kewajiban adat seperti ngayah, sangkepan, dan upacara keagamaan
(Koentjaraningrat, 2009). Namun demikian, keterbatasan jaringan kekerabatan eksternal juga
berpotensi mengurangi intensitas interaksi sosial dengan masyarakat di luar desa adat.

Selain memperkuat solidaritas internal, perkawinan endogami juga berimplikasi pada
stabilitas sosial desa. lkatan kekerabatan yang rapat memungkinkan masyarakat untuk
membangun mekanisme kontrol sosial yang efektif. Setiap individu tidak hanya bertanggung
jawab kepada pasangan dan keluarga inti, tetapi juga kepada keluarga besar dan komunitas
desa. Dalam konteks ini, norma adat berfungsi sebagai instrumen pengendalian sosial yang
menjaga keteraturan dan keharmonisan kehidupan bersama (Berger & Luckmann, 1966).
Namun, ketika terjadi konflik rumah tangga atau perceraian, dampaknya tidak hanya dirasakan
oleh pasangan yang bersangkutan, tetapi juga dapat merembet ke hubungan antar keluarga
besar, mengingat eratnya ikatan kekerabatan dalam komunitas endogami (Hidayatulloh &
Sabtiani, 2022).



Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

Dari sisi budaya, pemertahanan perkawinan endogami berimplikasi pada penguatan
identitas kolektif masyarakat Tenganan Pegringsingan sebagai komunitas Bali Aga. Praktik ini
menjadi simbol kontinuitas tradisi dan penanda keunikan budaya desa adat di tengah
homogenisasi budaya yang dipicu oleh modernisasi dan globalisasi (Ardika, 2015). Perkawinan
endogami berfungsi sebagai sarana reproduksi nilai-nilai adat dan budaya, karena melalui
institusi  keluarga nilai-nilai tersebut ditransmisikan kepada generasi berikutnya. Dengan
demikian, keluarga hasil perkawinan endogami menjadi ruang utama internalisasi norma, etika,
dan tradisi desa adat.

Implikasi lain yang tidak kalah penting adalah berkaitan dengan dimensi ekonomi dan
pengelolaan sumber daya desa. Dengan mempertahankan perkawinan endogami, masyarakat
Tenganan Pegringsingan dapat memastikan bahwa hak atas karang desa, tanah adat, dan
sumber daya kolektif lainnya tetap berada dalam lingkup komunitas. Hal ini berkontribusi pada
kemandirian ekonomi desa adat dan mencegah terjadinya alih kepemilikan sumber daya kepada
pihak luar desa (Sudarma et al., 2021). Dalam konteks ini, perkawinan endogami tidak hanya
berfungsi sebagai praktik budaya, tetapi juga sebagai strategi ekonomi kolektif untuk menjaga
keberlanjutan desa adat.

Namun demikian, pemertahanan perkawinan endogami juga mengandung implikasi yang
bersifat dilematis, terutama terkait dengan kebebasan individu dalam memilih pasangan hidup.
Sistem endogami secara struktural membatasi ruang pilihan individu, karena calon pasangan
harus berasal dari komunitas desa yang sama. Dalam perspektif sosiologi modern, kondisi ini
dapat dipandang sebagai bentuk subordinasi kepentingan individu terhadap kepentingan kolektif
komunitas (Giddens, 1991). Meskipun masyarakat Tenganan Pegringsingan secara umum
menerima pembatasan ini sebagai bagian dari komitmen adat, potensi ketegangan antara nilai
tradisi dan aspirasi individu tetap menjadi realitas sosial yang tidak dapat diabaikan.

Dalam kerangka teori praktik sosial, implikasi pemertahanan perkawinan endogami
menunjukkan bahwa tradisi tidak hanya bertahan karena diwariskan, tetapi karena terus
direproduksi dan dimaknai dalam praktik kehidupan sehari-hari masyarakat (Bourdieu, 1977).
Praktik perkawinan endogami di Tenganan Pegringsingan mencerminkan kemampuan
masyarakat adat untuk mempertahankan keseimbangan antara stabilitas sosial dan dinamika
perubahan. Dengan demikian, implikasi perkawinan endogami tidak dapat dipahami semata-
mata sebagai dampak positif atau negatif, melainkan sebagai konsekuensi dari pilihan budaya
kolektif yang memiliki makna strategis dalam menjaga keberlanjutan identitas, harmoni sosial,
dan kemandirian Desa Adat Tenganan Pegringsingan.

3.5 Refleksi Teoretis atas Temuan Penelitian

Temuan penelitian mengenai pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan
Pegringsingan menunjukkan bahwa praktik tersebut tidak dapat dipahami semata-mata sebagai
kelanjutan tradisi masa lalu, melainkan sebagai praktik sosial yang secara sadar direproduksi dan
dilegitimasi oleh masyarakat adat. Dalam perspektif teori praktik sosial, pemertahanan
perkawinan endogami merupakan hasil dari internalisasi nilai-nilai adat yang membentuk habitus
masyarakat Tenganan Pegringsingan, sehingga praktik ini dijalankan secara konsisten tanpa
selalu dipersepsikan sebagai bentuk paksaan (Bourdieu, 1977). Habitus tersebut tercermin dalam
kepatuhan kolektif terhadap awig-awig, penerimaan terhadap sanksi adat, serta pemaknaan
perkawinan sebagai bagian dari tanggung jawab moral terhadap leluhur dan komunitas desa.

Dari sudut pandang teori konstruksi sosial, perkawinan endogami di Tenganan
Pegringsingan dapat dipahami sebagai realitas sosial yang dikonstruksi, dilembagakan, dan
diwariskan melalui proses sosialisasi antar generasi (Berger & Luckmann, 1966). Melalui tahapan
matruna nyoman dan daha, ritual perkawinan, serta keterlibatan prajuru adat dan pemangku,
nilai-nilai endogami dilegitimasi sebagai kebenaran sosial yang bersifat objektif dalam kehidupan
masyarakat desa. Proses ini menjadikan perkawinan endogami bukan sekadar norma, tetapi
realitas sosial yang dianggap wajar, ideal, dan bermartabat oleh masyarakat setempat.




Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

Refleksi teoretis juga menunjukkan bahwa pemertahanan perkawinan endogami berkaitan
erat dengan teori sistem religi, di mana praktik sosial tidak dapat dilepaskan dari dimensi sakral
dan kosmologis (Geertz, 1973). Dalam konteks Tenganan Pegringsingan, perkawinan dipahami
sebagai bagian dari tatanan kosmis yang menghubungkan manusia dengan leluhur dan kekuatan
ilahi. Kepatuhan terhadap awig-awig dan pelaksanaan ritual perkawinan menjadi sarana untuk
menjaga keseimbangan antara dunia sekala dan niskala. Dengan demikian, pemertahanan
perkawinan endogami tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme sosial, tetapi juga sebagai
praktik religius yang diyakini menjaga keharmonisan kehidupan desa.

Selain itu, temuan penelitian ini juga dapat direfleksikan melalui teori pilihan rasional dalam
batas-batas tertentu. Meskipun sistem endogami membatasi kebebasan individu, masyarakat
Tenganan Pegringsingan tetap memandang praktik ini sebagai pilihan kolektif yang rasional
karena memberikan keuntungan sosial, budaya, dan ekonomi bagi komunitas desa (Coleman,
1990). Keuntungan tersebut antara lain berupa stabilitas sosial, kepastian status keanggotaan
krama desa, serta perlindungan terhadap sumber daya kolektif desa adat. Dengan demikian,
rasionalitas yang bekerja dalam pemertahanan perkawinan endogami bukanlah rasionalitas
individual semata, melainkan rasionalitas kolektif yang berorientasi pada keberlanjutan
komunitas.

Dalam konteks perubahan sosial, refleksi teoretis ini menunjukkan bahwa pemertahanan
perkawinan endogami di Tenganan Pegringsingan bukanlah bentuk resistensi total terhadap
modernitas, melainkan strategi budaya yang selektif dan adaptif. Masyarakat desa adat mampu
membedakan aspek-aspek kehidupan yang dapat beradaptasi dengan perubahan zaman dan
aspek-aspek yang harus dipertahankan sebagai inti identitas budaya (Sztompka, 2007).
Perkawinan endogami ditempatkan sebagai elemen fundamental yang tidak mudah
dinegosiasikan karena berkaitan langsung dengan eksistensi dan keberlanjutan desa adat.

Dengan demikian, refleksi teoretis atas temuan penelitian ini menegaskan bahwa
pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan merupakan praktik
sosial yang kompleks dan multidimensional. Praktik ini merepresentasikan pertemuan antara
habitus budaya, konstruksi sosial, sistem religi, dan rasionalitas kolektif masyarakat adat. Refleksi
ini sekaligus memperkuat posisi penelitian ini dalam khazanah kajian antropologi agama dan
budaya Hindu, khususnya dalam memahami bagaimana tradisi lokal mampu bertahan dan
bermakna di tengah dinamika perubahan sosial yang terus berlangsung.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat
Tenganan Pegringsingan bukan sekadar kelanjutan tradisi leluhur, melainkan praktik sosial yang
secara sadar direproduksi dan dimaknai oleh masyarakat adat sebagai strategi budaya untuk
menjaga keberlanjutan identitas, struktur sosial, dan tatanan religius desa. Perkawinan endogami
diposisikan sebagai institusi fundamental yang menghubungkan dimensi sosial, budaya, dan
sakral, sehingga keberadaannya menjadi penopang utama stabilitas dan kohesi sosial komunitas
desa adat.

Hasil penelitian mengungkap bahwa alasan pemertahanan perkawinan endogami bersifat
multidimensional, mencakup pelestarian tradisi dan identitas budaya Bali Aga, ketaatan terhadap
awig-awig sebagai hukum adat, penguatan struktur keanggotaan krama desa, serta perlindungan
terhadap sumber daya kolektif desa adat. Proses pelaksanaan perkawinan endogami, yang
diawali melalui tahapan matruna nyoman dan daha hingga rangkaian ritual perkawinan, berfungsi
sebagai mekanisme internalisasi nilai, seleksi sosial, dan legitimasi adat-religius terhadap
pasangan yang memasuki kehidupan berumah tangga. Dengan demikian, perkawinan endogami
tidak hanya membentuk keluarga baru, tetapi juga mereproduksi nilai dan tatanan sosial desa
adat secara berkelanjutan.

Implikasi pemertahanan perkawinan endogami menunjukkan adanya penguatan solidaritas
sosial dan identitas kolektif masyarakat Tenganan Pegringsingan, sekaligus menghadirkan



Sruti: Jurnal Agama Hindu Il Volume 6, No 1. Oktober 2025

keterbatasan dalam ruang pilihan individu dan potensi konflik kekerabatan yang bersifat internal.
Temuan ini menegaskan bahwa praktik endogami mengandung konsekuensi sosial yang bersifat
ambivalen, namun tetap diterima secara kolektif sebagai bagian dari komitmen adat dan
rasionalitas budaya masyarakat desa.

Secara teoretis, penelitian ini menegaskan bahwa pemertahanan tradisi dapat dipahami
sebagai praktik sosial yang adaptif dan reflektif, bukan sebagai bentuk resistensi pasif terhadap
perubahan sosial. Integrasi teori praktik sosial, konstruksi sosial, sistem religi, dan pilihan rasional
menunjukkan bahwa masyarakat adat memiliki kemampuan untuk menyeleksi nilai-nilai yang
dianggap esensial bagi keberlanjutan komunitasnya. Dengan demikian, penelitian ini
memberikan kontribusi penting bagi kajian antropologi agama dan budaya Hindu, khususnya
dalam memahami dinamika pemeliharaan tradisi lokal di tengah perubahan sosial modern.

DAFTAR PUSTAKA

Ardika, I. W. (2015). Bali Aga dan identitas budaya. Denpasar: Udayana University Press.

Azhari. (2013). Perkawinan endogami pada keluarga Alawiyyin di Martapura Kabupaten Banjar.
Jurnal Antropologi Indonesia, 34(2), 145-160.

Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A treatise in the sociology
of knowledge. New York: Anchor Books.

Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge: Cambridge University Press.

Cahyono, A. (2002). Hukum perkawinan di Indonesia. Jakarta: Sinar Grafika.

Clayton, R. (1975). Kinship and marriage. London: Routledge & Kegan Paul.

Coleman, J. S. (1990). Foundations of social theory. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Darussalam. (2017). Pernikahan endogami dalam perspektif agama Islam dan ilmu pengetahuan.
Jurnal Al-Ahwal, 10(1), 67-82.

Dwipayana, A. A. G. (2001). Perubahan sosial dan budaya Bali. Denpasar: Bali Post Press.

Friederich, R. (1959). The civilization and culture of Bali. The Hague: W. van Hoeve.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books.

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in the late modern age.
Cambridge: Polity Press.

Goode, W. J. (1982). The family. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall.

Hidayatulloh, M., & Sabtiani, D. (2022). Pernikahan endogami dan dampaknya terhadap
keharmonisan keluarga. Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(1), 89—104.

Horton, P. B., & Hunt, C. L. (1996). Sociology (6th ed.). New York: McGraw-Hill.

Koentjaraningrat. (1990). Kebudayaan, mentalitas, dan pembangunan. Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Maksum. (2021). Perkawinan endogami di kalangan masyarakat Amuntai Kota Palangka Raya.
Jurnal llmu Sosial dan Budaya, 13(2), 201-215.

Morgan, L. H. (1994). Ancient society. Tucson: University of Arizona Press. (Karya asli diterbitkan
1877)

Rachman. (2016). Perkawinan endogami perspektif hukum adat dan hukum Islam (Studi pada
masyarakat Bugis Bone). Jurnal Al-Qadha, 3(2), 121-138.

Sudiana, I. G. N. (2010). Agama Hindu dan sistem sosial Bali. Denpasar: Pustaka Bali Post.

Sudarma, |. M., dkk. (2021). Hukum adat dan praktik perkawinan di Bali. Denpasar: Penerbit
Paramita.

Sztompka, P. (2007). Sosiologi perubahan sosial. Jakarta: Prenada Media Group.

Yogantara, I. M. A., & Mahayoga, I. M. S. (2014). Perkawinan endogami di Desa Pakraman
Tenganan Pegringsingan, Kecamatan Manggis, Kabupaten Karangasem. Jurnal Kajian
Bali, 4(2), 135-154.



