
 

1 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
PEMERTAHANAN PERKAWINAN ENDOGAMI DI DESA ADAT 

TENGANAN PEGRINGSINGAN DESA TENGANAN  
KECAMATAN MANGGIS KABUPATEN KARANGASEM 

 
I Nyoman Sender 

Universitas Hindu Negeri I Gusti Bagus Sugriwa Denpasar 
Email: nyomansender@gmail.com 

 
 

ABSTRACT 
This study aims to examine the persistence of endogamous marriage in Tenganan 

Pegringsingan Traditional Village, Tenganan Village, Manggis District, Karangasem Regency. 
Amid social change and the increasing acceptance of exogamous marriage in Balinese society, 
the people of Tenganan Pegringsingan consistently maintain village-based endogamous 
marriage as a core element of their Bali Aga cultural identity. This research employs a qualitative 
approach with a descriptive-analytical method. Data were collected through participant 
observation, in-depth interviews with traditional leaders, community figures, temple priests, and 
couples involved in endogamous marriages, as well as document analysis of awig-awig and 
customary records. The findings reveal that the persistence of endogamous marriage is driven by 
several key factors, including the preservation of tradition and cultural identity, adherence to 
customary law, the strengthening of village membership structures, and the protection of 
collective village resources. The process of endogamous marriage is carried out through pre-
marital stages, customary rituals, and social-religious legitimation involving the wider village 
community. The implications of maintaining endogamous marriage include the reinforcement of 
social solidarity and collective identity, while also generating limitations on individual choice and 
potential internal kinship conflicts. This study concludes that endogamous marriage represents 
an adaptive cultural strategy for sustaining the continuity of traditional villages amid ongoing social 
change. 
Keywords: endogamous marriage, traditional village, Tenganan Pegringsingan, tradition, 

Bali Aga 
 

PENDAHULUAN  
Perkawinan merupakan salah satu institusi sosial yang paling fundamental dalam 

kehidupan manusia karena tidak hanya menyangkut hubungan personal antara dua individu, 
tetapi juga melibatkan dimensi sosial, budaya, religius, dan hukum yang lebih luas (Goode, 1982; 
Horton & Hunt, 1996). Dalam perspektif antropologi, perkawinan dipahami sebagai mekanisme 
sosial untuk mengatur relasi antarindividu, kesinambungan keturunan, serta pewarisan nilai dan 
norma budaya dalam suatu masyarakat (Koentjaraningrat, 2009). Namun, seiring dengan 
perkembangan modernisasi dan globalisasi, institusi perkawinan mengalami perubahan yang 
signifikan, baik dari segi pola, makna, maupun praktik sosialnya. Mobilitas sosial, pendidikan, dan 
interaksi lintas budaya telah mendorong terjadinya pergeseran dari sistem perkawinan yang 
tertutup menuju sistem yang lebih terbuka (Giddens, 1991). 

Perubahan tersebut juga berlangsung dalam masyarakat Bali, yang secara historis memiliki 
sistem sosial dan budaya yang kuat dalam mengatur praktik perkawinan. Pada masa lalu, 
perkawinan di Bali sangat dipengaruhi oleh sistem stratifikasi sosial yang dikenal dengan catur 
wangsa, sehingga pemilihan pasangan hidup dibatasi oleh pertimbangan keturunan dan status 
sosial (Friederich, 1959). Namun, seiring dengan perubahan sosial dan kebijakan hukum adat, 
praktik perkawinan di Bali mengalami transformasi yang cukup signifikan. Penghapusan sanksi 
adat seperti asupundung dan alangkahi karang hulu pada pertengahan abad ke-20 
mencerminkan adanya penyesuaian nilai-nilai adat dengan prinsip kemanusiaan dan keadilan 

mailto:nyomansender@gmail.com


 

2 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
sosial modern (Dwipayana, 2001). Hal ini menunjukkan bahwa adat di Bali tidak bersifat statis, 
melainkan dinamis dan terus bernegosiasi dengan perubahan zaman. 

Meskipun demikian, perubahan dalam praktik perkawinan tidak terjadi secara merata di 
seluruh komunitas adat di Bali. Di tengah kecenderungan masyarakat Bali yang semakin terbuka 
terhadap perkawinan eksogami, Desa Adat Tenganan Pegringsingan justru tetap 
mempertahankan sistem perkawinan endogami desa. Tenganan Pegringsingan, sebagai salah 
satu desa Bali Aga, dikenal memiliki sistem sosial-budaya yang relatif konservatif dan kuat dalam 
menjaga tradisi leluhur (Ardika, 2015). Dalam konteks ini, perkawinan endogami dipandang 
sebagai bentuk perkawinan yang ideal dan bermartabat, sementara perkawinan eksogami 
dianggap sebagai pelanggaran terhadap awig-awig desa dan dikenai sanksi adat tertentu 
(Yogantara & Mahayoga, 2014). 

Pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan tidak semata-
mata didasarkan pada kebiasaan turun-temurun, tetapi juga dilandasi oleh pertimbangan sosial, 
budaya, dan religius yang mendalam. Perkawinan endogami diyakini mampu menjaga kemurnian 
komunitas, memperkuat ikatan kekerabatan, serta memastikan bahwa hak dan kewajiban krama 
desa tetap berada dalam lingkup masyarakat adat itu sendiri (Sudarma et al., 2021). Selain itu, 
sistem ini juga berfungsi untuk menambah jumlah krama inti desa dan menjaga keberlanjutan 
struktur sosial adat. Dalam perspektif antropologi, praktik endogami semacam ini merupakan 
salah satu bentuk strategi budaya untuk mempertahankan identitas kolektif suatu komunitas 
(Clayton, 1975; Morgan, 1994). 

Di sisi lain, pemertahanan perkawinan endogami juga membawa implikasi sosial yang 
kompleks. Beberapa penelitian menunjukkan bahwa perkawinan endogami dapat memperkuat 
solidaritas sosial dan hubungan kekerabatan, tetapi juga berpotensi menimbulkan keterbatasan 
dalam pilihan pasangan hidup serta meningkatkan risiko konflik keluarga apabila terjadi 
perceraian atau disharmoni rumah tangga (Hidayatulloh & Sabtiani, 2022). Dalam konteks 
masyarakat adat yang memiliki jaringan kekerabatan yang rapat, konflik dalam rumah tangga 
tidak jarang berdampak luas terhadap hubungan sosial antar keluarga dan komunitas (Rachman, 
2016). Oleh karena itu, praktik perkawinan endogami perlu dipahami secara kritis dengan 
mempertimbangkan dampak positif dan negatifnya secara seimbang. 

Kajian mengenai perkawinan endogami telah dilakukan oleh sejumlah peneliti dengan 
berbagai pendekatan, mulai dari perspektif hukum adat, agama, hingga kesehatan dan 
keharmonisan keluarga. Darussalam (2017), misalnya, menyoroti implikasi kesehatan dan 
pandangan agama terhadap perkawinan endogami, sementara Maksum (2021) menekankan 
peran keluarga dan faktor sosial dalam pemilihan pasangan endogami. Penelitian lain juga 
mengungkap bahwa perkawinan endogami sering dipertahankan sebagai sarana untuk menjaga 
kemurnian keturunan dan kekayaan keluarga (Azhari, 2013). Namun, sebagian besar penelitian 
tersebut masih bersifat parsial dan belum mengintegrasikan secara utuh aspek alasan 
pemertahanan, proses pelaksanaan, dan implikasi sosial-budaya dalam satu kerangka analisis 
yang komprehensif. 

Dalam konteks Desa Adat Tenganan Pegringsingan, penelitian mengenai perkawinan 
endogami memang telah dilakukan, terutama yang berfokus pada proses ritual dan kedudukan 
sosial krama desa (Yogantara & Mahayoga, 2014). Namun demikian, kajian yang menempatkan 
perkawinan endogami sebagai strategi budaya dalam mempertahankan identitas desa adat Bali 
Aga di tengah arus perubahan sosial modern masih relatif terbatas. Padahal, menurut Berger dan 
Luckmann (1966), praktik sosial yang terus direproduksi dan dilegitimasi secara kolektif 
merupakan hasil dari konstruksi sosial yang memiliki makna mendalam bagi pelaku budaya itu 
sendiri. 

Pemertahanan perkawinan endogami di Tenganan Pegringsingan juga tidak dapat 
dilepaskan dari keberadaan awig-awig sebagai sistem norma adat yang mengatur kehidupan 
sosial dan religius masyarakat. Awig-awig berfungsi tidak hanya sebagai aturan hukum adat, 
tetapi juga sebagai instrumen legitimasi budaya yang memperkuat kepatuhan kolektif masyarakat 



 

3 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
terhadap nilai-nilai leluhur (Koentjaraningrat, 1990). Dalam perspektif teori praktik sosial, tradisi 
dipertahankan melalui proses internalisasi nilai, habitus, dan praktik yang terus direproduksi 
dalam kehidupan sehari-hari masyarakat (Bourdieu, 1977). 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian mengenai pemertahanan perkawinan endogami di 
Desa Adat Tenganan Pegringsingan menjadi relevan dan penting untuk dilakukan. Penelitian ini 
tidak hanya bertujuan untuk mendeskripsikan praktik perkawinan endogami, tetapi juga untuk 
menganalisis secara mendalam alasan-alasan pemertahanannya, proses pelaksanaannya, serta 
implikasi sosial dan kultural yang ditimbulkannya. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 
mampu memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan kajian antropologi agama dan 
budaya Hindu, sekaligus memberikan pemahaman praktis mengenai dinamika pelestarian tradisi 
di tengah perubahan sosial yang semakin kompleks (Sztompka, 2007). 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain deskriptif-analitis, yang 
bertujuan untuk memahami secara mendalam fenomena pemertahanan perkawinan endogami di 
Desa Adat Tenganan Pegringsingan, Desa Tenganan, Kecamatan Manggis, Kabupaten 
Karangasem. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini berfokus pada makna, nilai, dan 
praktik sosial-budaya yang hidup dan dipahami oleh masyarakat adat setempat. Lokasi penelitian 
ditentukan secara purposive dengan pertimbangan bahwa Desa Adat Tenganan Pegringsingan 
merupakan komunitas Bali Aga yang secara konsisten mempertahankan sistem perkawinan 
endogami desa. Data penelitian bersumber dari data primer dan sekunder. Data primer diperoleh 
melalui observasi partisipatif dan wawancara mendalam dengan informan kunci, yang meliputi 
prajuru adat, tokoh masyarakat, pemangku, serta pasangan yang terlibat langsung dalam praktik 
perkawinan endogami. Data sekunder diperoleh melalui studi dokumen, seperti awig-awig desa, 
arsip adat, serta hasil penelitian dan literatur ilmiah yang relevan. Analisis data dilakukan secara 
kualitatif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara 
interpretatif. Proses analisis dilakukan secara simultan sejak tahap pengumpulan data hingga 
tahap penulisan hasil penelitian untuk menangkap pola, tema, dan makna yang muncul dari data 
lapangan. Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan metode, dengan 
membandingkan hasil observasi, wawancara, dan dokumen untuk memastikan konsistensi 
temuan. Peneliti berperan sebagai instrumen utama penelitian dengan tetap menjaga 
objektivitas, etika penelitian, serta sensitivitas budaya selama proses pengumpulan dan analisis 
data. Dengan metode ini, penelitian diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang 
komprehensif mengenai alasan, proses, dan implikasi pemertahanan perkawinan endogami 
dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat Desa Adat Tenganan Pegringsingan. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
3.1 Gambaran Umum Praktik Perkawinan Endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan 

Perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan merupakan salah satu 
praktik sosial-budaya yang hingga kini tetap dipertahankan secara konsisten oleh masyarakat 
setempat. Praktik ini mengharuskan warga desa untuk melangsungkan perkawinan dengan 
sesama warga Desa Adat Tenganan Pegringsingan dan melarang perkawinan dengan pihak luar 
desa. Dalam struktur sosial masyarakat Tenganan, perkawinan endogami tidak sekadar dipahami 
sebagai pilihan pribadi, melainkan sebagai kewajiban adat yang mengikat seluruh krama desa. 
Oleh karena itu, perkawinan endogami memiliki kedudukan yang sangat penting dalam menjaga 
keberlanjutan sistem sosial, budaya, dan religius desa adat. 

Secara sosial, perkawinan endogami dipandang sebagai bentuk perkawinan yang paling 
ideal dan bermartabat. Pasangan yang melangsungkan perkawinan endogami memperoleh 
pengakuan penuh sebagai krama desa inti, dengan hak dan kewajiban adat yang melekat di 
dalamnya. Status ini memberikan akses terhadap berbagai hak kolektif desa, seperti hak atas 
karang desa, keterlibatan dalam sangkepan adat, serta partisipasi penuh dalam upacara 



 

4 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
keagamaan dan kegiatan sosial desa. Sebaliknya, mereka yang melanggar ketentuan 
perkawinan endogami dan memilih pasangan dari luar desa akan dikenai sanksi adat, baik 
berupa pengurangan hak adat maupun bentuk sanksi sosial lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa 
perkawinan endogami berfungsi sebagai mekanisme seleksi sosial dalam mempertahankan 
struktur keanggotaan desa adat. 

Dalam konteks budaya, perkawinan endogami merupakan bagian integral dari identitas 
Desa Adat Tenganan Pegringsingan sebagai komunitas Bali Aga. Praktik ini diyakini sebagai 
warisan leluhur yang harus dijaga dan dilestarikan sebagai bentuk penghormatan terhadap nilai-
nilai adat yang telah diwariskan secara turun-temurun. Masyarakat Tenganan memandang 
bahwa keberlangsungan desa adat tidak hanya ditentukan oleh keberadaan fisik wilayah, tetapi 
juga oleh konsistensi pelaksanaan tradisi, termasuk sistem perkawinan. Oleh karena itu, 
perkawinan endogami menjadi simbol keberlanjutan budaya dan penanda identitas kolektif yang 
membedakan Tenganan Pegringsingan dari desa-desa adat Bali lainnya. 

Selain itu, praktik perkawinan endogami juga memiliki dimensi religius yang kuat. 
Perkawinan dipahami sebagai bagian dari pelaksanaan ajaran agama Hindu yang terintegrasi 
dengan adat istiadat desa. Setiap tahapan dalam perkawinan endogami mengandung makna 
simbolik dan religius yang berkaitan dengan penyucian diri, harmonisasi hubungan manusia 
dengan sesama, alam, dan Tuhan. Keterlibatan prajuru adat dan pemangku dalam prosesi 
perkawinan menunjukkan bahwa perkawinan endogami tidak hanya bersifat profan, tetapi juga 
sakral, karena menjadi bagian dari tatanan kosmis yang dijaga oleh desa adat. 

Dengan demikian, praktik perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan 
tidak dapat dilepaskan dari keseluruhan sistem sosial, budaya, dan religius masyarakat setempat. 
Perkawinan endogami berfungsi sebagai instrumen pemertahanan identitas adat, penguatan 
solidaritas sosial, serta mekanisme kontrol sosial yang menjaga keteraturan kehidupan desa. 
Gambaran umum ini menunjukkan bahwa perkawinan endogami bukan sekadar tradisi yang 
diwariskan secara pasif, melainkan praktik sosial yang secara aktif direproduksi dan dimaknai 
oleh masyarakat sebagai bagian dari strategi budaya dalam mempertahankan keberlanjutan 
desa adat di tengah perubahan sosial yang terus berlangsung. 
3.3 Alasan-Alasan Pemertahanan Perkawinan Endogami di Desa Adat Tenganan 
Pegringsingan 

Pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan didasarkan 
pada kesadaran kolektif masyarakat akan pentingnya menjaga keberlanjutan tradisi dan identitas 
budaya desa adat. Bagi masyarakat Tenganan, perkawinan endogami bukan sekadar praktik 
sosial, melainkan bagian dari sistem nilai yang diwariskan oleh leluhur dan harus dijaga sebagai 
bentuk tanggung jawab moral dan kultural. Tradisi ini dipahami sebagai fondasi utama yang 
membedakan Tenganan Pegringsingan dari komunitas lain di Bali. Oleh karena itu, menjaga 
perkawinan endogami berarti menjaga eksistensi desa adat itu sendiri agar tidak kehilangan jati 
diri di tengah arus perubahan sosial dan budaya. 

Alasan lain yang sangat kuat adalah ketaatan terhadap awig-awig desa sebagai hukum 
adat yang mengatur seluruh aspek kehidupan masyarakat, termasuk perkawinan. Awig-awig 
dipandang sebagai sumber legitimasi tertinggi dalam tata kehidupan desa adat, sehingga 
kepatuhan terhadap aturan perkawinan endogami merupakan bentuk kepatuhan terhadap 
otoritas adat dan leluhur. Masyarakat Tenganan meyakini bahwa pelanggaran terhadap awig-
awig tidak hanya berdampak sosial, tetapi juga dapat mengganggu keseimbangan kosmis dan 
keharmonisan kehidupan desa. Dengan demikian, perkawinan endogami dijalankan bukan 
semata karena paksaan, melainkan karena internalisasi nilai adat yang telah mengakar kuat 
dalam kesadaran kolektif masyarakat. 

Selain faktor tradisi dan ketaatan adat, pemertahanan perkawinan endogami juga dilandasi 
oleh kepentingan menjaga struktur sosial dan keanggotaan krama desa. Perkawinan endogami 
berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk memastikan bahwa hak dan kewajiban adat tetap 
berada di dalam komunitas desa. Melalui sistem ini, keanggotaan krama inti desa dapat 



 

5 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
dipertahankan secara berkelanjutan, sehingga struktur sosial adat tetap stabil. Pasangan yang 
menikah secara endogami memiliki kedudukan yang jelas dalam struktur desa, termasuk hak 
atas karang desa, kewajiban ngayah, serta keterlibatan penuh dalam kegiatan adat dan 
keagamaan. Hal ini menunjukkan bahwa perkawinan endogami memiliki fungsi strategis dalam 
menjaga keteraturan sosial desa adat. 

Alasan berikutnya berkaitan dengan upaya menjaga harta dan sumber daya desa agar tidak 
keluar dari komunitas adat. Dalam masyarakat Tenganan Pegringsingan, tanah, karang desa, 
dan berbagai aset adat dipandang sebagai milik kolektif yang harus dijaga bersama. Perkawinan 
endogami dianggap sebagai cara efektif untuk mencegah peralihan hak atas sumber daya 
tersebut kepada pihak luar desa. Dengan demikian, sistem perkawinan ini berperan penting 
dalam menjaga kemandirian ekonomi dan keberlanjutan pengelolaan sumber daya desa adat. 
Aspek ini menunjukkan bahwa perkawinan endogami tidak hanya memiliki dimensi budaya dan 
religius, tetapi juga dimensi ekonomi yang signifikan. 

Di samping itu, pemertahanan perkawinan endogami juga didorong oleh keinginan 
masyarakat untuk memperkuat solidaritas dan kohesi sosial internal. Perkawinan di dalam 
lingkungan desa memungkinkan terjalinnya hubungan kekerabatan yang erat antarwarga, 
sehingga memudahkan koordinasi sosial dan pelaksanaan kewajiban adat secara kolektif. Ikatan 
kekerabatan yang rapat dianggap mampu meminimalkan konflik sosial dan memperkuat rasa 
kebersamaan dalam menghadapi berbagai tantangan kehidupan desa. Dalam konteks ini, 
perkawinan endogami dipahami sebagai sarana untuk memperkokoh jaringan sosial yang 
menjadi modal penting dalam menjaga keharmonisan dan stabilitas desa adat. 

Dengan demikian, alasan-alasan pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat 
Tenganan Pegringsingan bersifat multidimensional, mencakup aspek budaya, adat, sosial, 
ekonomi, dan religius. Pemertahanan ini tidak dapat dipahami sebagai bentuk penolakan 
terhadap perubahan, melainkan sebagai strategi budaya yang secara sadar dipilih oleh 
masyarakat untuk menjaga keseimbangan antara keberlanjutan tradisi dan dinamika kehidupan 
sosial. Temuan ini menunjukkan bahwa perkawinan endogami di Tenganan Pegringsingan 
merupakan praktik sosial yang hidup, adaptif, dan memiliki makna strategis dalam 
mempertahankan eksistensi desa adat di tengah perubahan sosial yang terus berlangsung. 

 
3.4 Proses Pelaksanaan Perkawinan Endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan 

Proses pelaksanaan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan 
berlangsung melalui tahapan-tahapan adat yang terstruktur dan sarat makna sosial serta religius. 
Perkawinan tidak dipahami sebagai peristiwa individual semata, melainkan sebagai peristiwa 
komunal yang melibatkan keluarga, prajuru adat, pemangku, dan seluruh komunitas desa. Setiap 
tahapan dalam proses perkawinan endogami diatur secara ketat dalam awig-awig desa dan 
diwariskan secara turun-temurun sebagai bagian dari sistem adat yang mengikat kehidupan 
masyarakat Tenganan Pegringsingan (Yogantara & Mahayoga, 2014). Hal ini menunjukkan 
bahwa proses perkawinan merupakan bagian integral dari mekanisme reproduksi sosial dan 
budaya desa adat. 

Tahap awal dalam proses perkawinan endogami dikenal melalui sistem matruna nyoman 
bagi pemuda dan daha bagi gadis. Tahapan ini berfungsi sebagai proses pendidikan sosial dan 
moral bagi generasi muda sebelum memasuki kehidupan berumah tangga. Dalam tahap ini, para 
teruna dan daha dibina secara kolektif untuk memahami nilai-nilai adat, etika pergaulan, tanggung 
jawab sosial, serta kewajiban religius sebagai calon krama desa. Proses ini menunjukkan bahwa 
perkawinan endogami tidak hanya berorientasi pada ikatan pasangan, tetapi juga pada 
pembentukan karakter individu agar selaras dengan norma dan nilai desa adat (Koentjaraningrat, 
2009). Dengan demikian, tahap pra-perkawinan berfungsi sebagai mekanisme seleksi sosial 
sekaligus internalisasi nilai budaya. 

Setelah melalui tahap matruna nyoman dan daha, proses perkawinan dilanjutkan dengan 
penentuan hari baik (dewasa ayu) dan rangkaian prosesi adat yang melibatkan keluarga kedua 



 

6 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
mempelai serta prajuru adat. Tahapan ritual perkawinan umumnya meliputi tahap awal, tahap inti, 
dan tahap akhir, yang masing-masing memiliki fungsi simbolik dan religius. Pada tahap inti, 
dilaksanakan upacara-upacara penyucian dan pengesahan perkawinan yang menegaskan status 
pasangan sebagai suami istri sekaligus sebagai krama desa yang sah. Ritual ini mencerminkan 
pandangan masyarakat Tenganan bahwa perkawinan merupakan bagian dari pelaksanaan 
ajaran agama Hindu yang terintegrasi dengan adat istiadat lokal (Sudiana, 2010). 

Keterlibatan prajuru adat dan pemangku dalam setiap tahapan perkawinan endogami 
menunjukkan adanya relasi erat antara struktur kekuasaan adat dan praktik keagamaan. Prajuru 
adat berperan dalam memastikan bahwa seluruh proses perkawinan berjalan sesuai dengan 
awig-awig, sementara pemangku berperan dalam memimpin ritual keagamaan dan menjaga 
kesakralan prosesi perkawinan. Peran aktor-aktor ini menegaskan bahwa perkawinan endogami 
bukan hanya peristiwa sosial, tetapi juga peristiwa religius yang memiliki implikasi kosmis bagi 
keseimbangan kehidupan desa (Geertz, 1973). Dengan demikian, legitimasi perkawinan tidak 
hanya bersumber dari kesepakatan keluarga, tetapi juga dari pengakuan adat dan agama. 

Selain itu, proses pelaksanaan perkawinan endogami juga menegaskan fungsi kontrol 
sosial dalam masyarakat Tenganan Pegringsingan. Melalui pengawasan kolektif dan keterlibatan 
komunitas desa, setiap perkawinan dipastikan sesuai dengan norma adat yang berlaku. 
Pelanggaran terhadap ketentuan perkawinan endogami akan berdampak pada status sosial 
pasangan dan keluarganya, baik dalam bentuk sanksi adat maupun pengurangan hak-hak sosial 
tertentu (Sudarma et al., 2021). Mekanisme ini menunjukkan bahwa proses perkawinan 
endogami berfungsi sebagai alat pengendalian sosial untuk menjaga keteraturan dan stabilitas 
kehidupan desa. 

Dalam perspektif teori praktik sosial, proses perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan 
Pegringsingan dapat dipahami sebagai praktik yang terus direproduksi melalui kebiasaan, ritual, 
dan kepatuhan kolektif masyarakat terhadap adat (Bourdieu, 1977). Proses ini tidak hanya 
mempertahankan struktur sosial yang ada, tetapi juga mereproduksi nilai-nilai budaya dan 
identitas kolektif desa adat. Dengan demikian, pelaksanaan perkawinan endogami bukanlah 
praktik yang bersifat statis, melainkan proses sosial yang hidup dan dinamis, yang secara terus-
menerus dimaknai dan dijalankan oleh masyarakat sebagai bagian dari strategi budaya dalam 
menjaga keberlanjutan desa adat di tengah perubahan sosial. 

 
3.5 Implikasi Pemertahanan Perkawinan Endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan 

Pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan membawa 
implikasi sosial yang signifikan terhadap pola hubungan kekerabatan dan kehidupan 
bermasyarakat. Salah satu implikasi utama adalah terbentuknya jaringan kekerabatan yang relatif 
terbatas namun sangat kuat secara internal. Hubungan antarwarga desa menjadi lebih erat 
karena didasarkan pada ikatan darah dan perkawinan yang berulang dalam lingkup komunitas 
yang sama. Kondisi ini memperkuat solidaritas sosial dan memudahkan koordinasi dalam 
pelaksanaan kewajiban adat seperti ngayah, sangkepan, dan upacara keagamaan 
(Koentjaraningrat, 2009). Namun demikian, keterbatasan jaringan kekerabatan eksternal juga 
berpotensi mengurangi intensitas interaksi sosial dengan masyarakat di luar desa adat. 

Selain memperkuat solidaritas internal, perkawinan endogami juga berimplikasi pada 
stabilitas sosial desa. Ikatan kekerabatan yang rapat memungkinkan masyarakat untuk 
membangun mekanisme kontrol sosial yang efektif. Setiap individu tidak hanya bertanggung 
jawab kepada pasangan dan keluarga inti, tetapi juga kepada keluarga besar dan komunitas 
desa. Dalam konteks ini, norma adat berfungsi sebagai instrumen pengendalian sosial yang 
menjaga keteraturan dan keharmonisan kehidupan bersama (Berger & Luckmann, 1966). 
Namun, ketika terjadi konflik rumah tangga atau perceraian, dampaknya tidak hanya dirasakan 
oleh pasangan yang bersangkutan, tetapi juga dapat merembet ke hubungan antar keluarga 
besar, mengingat eratnya ikatan kekerabatan dalam komunitas endogami (Hidayatulloh & 
Sabtiani, 2022). 



 

7 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
Dari sisi budaya, pemertahanan perkawinan endogami berimplikasi pada penguatan 

identitas kolektif masyarakat Tenganan Pegringsingan sebagai komunitas Bali Aga. Praktik ini 
menjadi simbol kontinuitas tradisi dan penanda keunikan budaya desa adat di tengah 
homogenisasi budaya yang dipicu oleh modernisasi dan globalisasi (Ardika, 2015). Perkawinan 
endogami berfungsi sebagai sarana reproduksi nilai-nilai adat dan budaya, karena melalui 
institusi keluarga nilai-nilai tersebut ditransmisikan kepada generasi berikutnya. Dengan 
demikian, keluarga hasil perkawinan endogami menjadi ruang utama internalisasi norma, etika, 
dan tradisi desa adat. 

Implikasi lain yang tidak kalah penting adalah berkaitan dengan dimensi ekonomi dan 
pengelolaan sumber daya desa. Dengan mempertahankan perkawinan endogami, masyarakat 
Tenganan Pegringsingan dapat memastikan bahwa hak atas karang desa, tanah adat, dan 
sumber daya kolektif lainnya tetap berada dalam lingkup komunitas. Hal ini berkontribusi pada 
kemandirian ekonomi desa adat dan mencegah terjadinya alih kepemilikan sumber daya kepada 
pihak luar desa (Sudarma et al., 2021). Dalam konteks ini, perkawinan endogami tidak hanya 
berfungsi sebagai praktik budaya, tetapi juga sebagai strategi ekonomi kolektif untuk menjaga 
keberlanjutan desa adat. 

Namun demikian, pemertahanan perkawinan endogami juga mengandung implikasi yang 
bersifat dilematis, terutama terkait dengan kebebasan individu dalam memilih pasangan hidup. 
Sistem endogami secara struktural membatasi ruang pilihan individu, karena calon pasangan 
harus berasal dari komunitas desa yang sama. Dalam perspektif sosiologi modern, kondisi ini 
dapat dipandang sebagai bentuk subordinasi kepentingan individu terhadap kepentingan kolektif 
komunitas (Giddens, 1991). Meskipun masyarakat Tenganan Pegringsingan secara umum 
menerima pembatasan ini sebagai bagian dari komitmen adat, potensi ketegangan antara nilai 
tradisi dan aspirasi individu tetap menjadi realitas sosial yang tidak dapat diabaikan. 

Dalam kerangka teori praktik sosial, implikasi pemertahanan perkawinan endogami 
menunjukkan bahwa tradisi tidak hanya bertahan karena diwariskan, tetapi karena terus 
direproduksi dan dimaknai dalam praktik kehidupan sehari-hari masyarakat (Bourdieu, 1977). 
Praktik perkawinan endogami di Tenganan Pegringsingan mencerminkan kemampuan 
masyarakat adat untuk mempertahankan keseimbangan antara stabilitas sosial dan dinamika 
perubahan. Dengan demikian, implikasi perkawinan endogami tidak dapat dipahami semata-
mata sebagai dampak positif atau negatif, melainkan sebagai konsekuensi dari pilihan budaya 
kolektif yang memiliki makna strategis dalam menjaga keberlanjutan identitas, harmoni sosial, 
dan kemandirian Desa Adat Tenganan Pegringsingan. 

3.5 Refleksi Teoretis atas Temuan Penelitian 
Temuan penelitian mengenai pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan 

Pegringsingan menunjukkan bahwa praktik tersebut tidak dapat dipahami semata-mata sebagai 
kelanjutan tradisi masa lalu, melainkan sebagai praktik sosial yang secara sadar direproduksi dan 
dilegitimasi oleh masyarakat adat. Dalam perspektif teori praktik sosial, pemertahanan 
perkawinan endogami merupakan hasil dari internalisasi nilai-nilai adat yang membentuk habitus 
masyarakat Tenganan Pegringsingan, sehingga praktik ini dijalankan secara konsisten tanpa 
selalu dipersepsikan sebagai bentuk paksaan (Bourdieu, 1977). Habitus tersebut tercermin dalam 
kepatuhan kolektif terhadap awig-awig, penerimaan terhadap sanksi adat, serta pemaknaan 
perkawinan sebagai bagian dari tanggung jawab moral terhadap leluhur dan komunitas desa. 

Dari sudut pandang teori konstruksi sosial, perkawinan endogami di Tenganan 
Pegringsingan dapat dipahami sebagai realitas sosial yang dikonstruksi, dilembagakan, dan 
diwariskan melalui proses sosialisasi antar generasi (Berger & Luckmann, 1966). Melalui tahapan 
matruna nyoman dan daha, ritual perkawinan, serta keterlibatan prajuru adat dan pemangku, 
nilai-nilai endogami dilegitimasi sebagai kebenaran sosial yang bersifat objektif dalam kehidupan 
masyarakat desa. Proses ini menjadikan perkawinan endogami bukan sekadar norma, tetapi 
realitas sosial yang dianggap wajar, ideal, dan bermartabat oleh masyarakat setempat. 



 

8 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
Refleksi teoretis juga menunjukkan bahwa pemertahanan perkawinan endogami berkaitan 

erat dengan teori sistem religi, di mana praktik sosial tidak dapat dilepaskan dari dimensi sakral 
dan kosmologis (Geertz, 1973). Dalam konteks Tenganan Pegringsingan, perkawinan dipahami 
sebagai bagian dari tatanan kosmis yang menghubungkan manusia dengan leluhur dan kekuatan 
ilahi. Kepatuhan terhadap awig-awig dan pelaksanaan ritual perkawinan menjadi sarana untuk 
menjaga keseimbangan antara dunia sekala dan niskala. Dengan demikian, pemertahanan 
perkawinan endogami tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme sosial, tetapi juga sebagai 
praktik religius yang diyakini menjaga keharmonisan kehidupan desa. 

Selain itu, temuan penelitian ini juga dapat direfleksikan melalui teori pilihan rasional dalam 
batas-batas tertentu. Meskipun sistem endogami membatasi kebebasan individu, masyarakat 
Tenganan Pegringsingan tetap memandang praktik ini sebagai pilihan kolektif yang rasional 
karena memberikan keuntungan sosial, budaya, dan ekonomi bagi komunitas desa (Coleman, 
1990). Keuntungan tersebut antara lain berupa stabilitas sosial, kepastian status keanggotaan 
krama desa, serta perlindungan terhadap sumber daya kolektif desa adat. Dengan demikian, 
rasionalitas yang bekerja dalam pemertahanan perkawinan endogami bukanlah rasionalitas 
individual semata, melainkan rasionalitas kolektif yang berorientasi pada keberlanjutan 
komunitas. 

Dalam konteks perubahan sosial, refleksi teoretis ini menunjukkan bahwa pemertahanan 
perkawinan endogami di Tenganan Pegringsingan bukanlah bentuk resistensi total terhadap 
modernitas, melainkan strategi budaya yang selektif dan adaptif. Masyarakat desa adat mampu 
membedakan aspek-aspek kehidupan yang dapat beradaptasi dengan perubahan zaman dan 
aspek-aspek yang harus dipertahankan sebagai inti identitas budaya (Sztompka, 2007). 
Perkawinan endogami ditempatkan sebagai elemen fundamental yang tidak mudah 
dinegosiasikan karena berkaitan langsung dengan eksistensi dan keberlanjutan desa adat. 

Dengan demikian, refleksi teoretis atas temuan penelitian ini menegaskan bahwa 
pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat Tenganan Pegringsingan merupakan praktik 
sosial yang kompleks dan multidimensional. Praktik ini merepresentasikan pertemuan antara 
habitus budaya, konstruksi sosial, sistem religi, dan rasionalitas kolektif masyarakat adat. Refleksi 
ini sekaligus memperkuat posisi penelitian ini dalam khazanah kajian antropologi agama dan 
budaya Hindu, khususnya dalam memahami bagaimana tradisi lokal mampu bertahan dan 
bermakna di tengah dinamika perubahan sosial yang terus berlangsung. 
 
SIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pemertahanan perkawinan endogami di Desa Adat 
Tenganan Pegringsingan bukan sekadar kelanjutan tradisi leluhur, melainkan praktik sosial yang 
secara sadar direproduksi dan dimaknai oleh masyarakat adat sebagai strategi budaya untuk 
menjaga keberlanjutan identitas, struktur sosial, dan tatanan religius desa. Perkawinan endogami 
diposisikan sebagai institusi fundamental yang menghubungkan dimensi sosial, budaya, dan 
sakral, sehingga keberadaannya menjadi penopang utama stabilitas dan kohesi sosial komunitas 
desa adat. 

Hasil penelitian mengungkap bahwa alasan pemertahanan perkawinan endogami bersifat 
multidimensional, mencakup pelestarian tradisi dan identitas budaya Bali Aga, ketaatan terhadap 
awig-awig sebagai hukum adat, penguatan struktur keanggotaan krama desa, serta perlindungan 
terhadap sumber daya kolektif desa adat. Proses pelaksanaan perkawinan endogami, yang 
diawali melalui tahapan matruna nyoman dan daha hingga rangkaian ritual perkawinan, berfungsi 
sebagai mekanisme internalisasi nilai, seleksi sosial, dan legitimasi adat-religius terhadap 
pasangan yang memasuki kehidupan berumah tangga. Dengan demikian, perkawinan endogami 
tidak hanya membentuk keluarga baru, tetapi juga mereproduksi nilai dan tatanan sosial desa 
adat secara berkelanjutan. 

Implikasi pemertahanan perkawinan endogami menunjukkan adanya penguatan solidaritas 
sosial dan identitas kolektif masyarakat Tenganan Pegringsingan, sekaligus menghadirkan 



 

9 

Śruti: Jurnal Agama Hindu                  II Volume 6, No 1. Oktober 2025 
keterbatasan dalam ruang pilihan individu dan potensi konflik kekerabatan yang bersifat internal. 
Temuan ini menegaskan bahwa praktik endogami mengandung konsekuensi sosial yang bersifat 
ambivalen, namun tetap diterima secara kolektif sebagai bagian dari komitmen adat dan 
rasionalitas budaya masyarakat desa. 

Secara teoretis, penelitian ini menegaskan bahwa pemertahanan tradisi dapat dipahami 
sebagai praktik sosial yang adaptif dan reflektif, bukan sebagai bentuk resistensi pasif terhadap 
perubahan sosial. Integrasi teori praktik sosial, konstruksi sosial, sistem religi, dan pilihan rasional 
menunjukkan bahwa masyarakat adat memiliki kemampuan untuk menyeleksi nilai-nilai yang 
dianggap esensial bagi keberlanjutan komunitasnya. Dengan demikian, penelitian ini 
memberikan kontribusi penting bagi kajian antropologi agama dan budaya Hindu, khususnya 
dalam memahami dinamika pemeliharaan tradisi lokal di tengah perubahan sosial modern. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 
Ardika, I. W. (2015). Bali Aga dan identitas budaya. Denpasar: Udayana University Press. 
Azhari. (2013). Perkawinan endogami pada keluarga Alawiyyin di Martapura Kabupaten Banjar. 

Jurnal Antropologi Indonesia, 34(2), 145–160. 
Berger, P. L., & Luckmann, T. (1966). The social construction of reality: A treatise in the sociology 

of knowledge. New York: Anchor Books. 
Bourdieu, P. (1977). Outline of a theory of practice. Cambridge: Cambridge University Press. 
Cahyono, A. (2002). Hukum perkawinan di Indonesia. Jakarta: Sinar Grafika. 
Clayton, R. (1975). Kinship and marriage. London: Routledge & Kegan Paul. 
Coleman, J. S. (1990). Foundations of social theory. Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Darussalam. (2017). Pernikahan endogami dalam perspektif agama Islam dan ilmu pengetahuan. 

Jurnal Al-Ahwal, 10(1), 67–82. 
Dwipayana, A. A. G. (2001). Perubahan sosial dan budaya Bali. Denpasar: Bali Post Press. 
Friederich, R. (1959). The civilization and culture of Bali. The Hague: W. van Hoeve. 
Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: Basic Books. 
Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: Self and society in the late modern age. 

Cambridge: Polity Press. 
Goode, W. J. (1982). The family. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall. 
Hidayatulloh, M., & Sabtiani, D. (2022). Pernikahan endogami dan dampaknya terhadap 

keharmonisan keluarga. Jurnal Sosiologi Reflektif, 16(1), 89–104. 
Horton, P. B., & Hunt, C. L. (1996). Sociology (6th ed.). New York: McGraw-Hill. 
Koentjaraningrat. (1990). Kebudayaan, mentalitas, dan pembangunan. Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama. 
Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 
Maksum. (2021). Perkawinan endogami di kalangan masyarakat Amuntai Kota Palangka Raya. 

Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya, 13(2), 201–215. 
Morgan, L. H. (1994). Ancient society. Tucson: University of Arizona Press. (Karya asli diterbitkan 

1877) 
Rachman. (2016). Perkawinan endogami perspektif hukum adat dan hukum Islam (Studi pada 

masyarakat Bugis Bone). Jurnal Al-Qadha, 3(2), 121–138. 
Sudiana, I. G. N. (2010). Agama Hindu dan sistem sosial Bali. Denpasar: Pustaka Bali Post. 
Sudarma, I. M., dkk. (2021). Hukum adat dan praktik perkawinan di Bali. Denpasar: Penerbit 

Paramita. 
Sztompka, P. (2007). Sosiologi perubahan sosial. Jakarta: Prenada Media Group. 
Yogantara, I. M. A., & Mahayoga, I. M. S. (2014). Perkawinan endogami di Desa Pakraman 

Tenganan Pegringsingan, Kecamatan Manggis, Kabupaten Karangasem. Jurnal Kajian 
Bali, 4(2), 135–154. 


